
 
1 

 

   
Boletín de noticias y comunicaciones 

febrero 2026 Nº389 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Que los hermanos y hermanas se 

 esfuercen en ser un Evangelio vivo  

para todos los que los rodean” 

 

 (San Carlos de Foucauld) 

 

 

 

 

 

 

 

Comunidad Ecuménica Horeb Carlos de Foucauld 

 

 

 

 



 
2 

 

 

 

 

 

 

 

Editorial: 

 
03-  Ser Evangelio Vivo: Una llamada urgente a 

la conversión. 

  

Ekumene: 

06- El Instituto Ecuménico de Bossey visita al Papa 

para dar testimonio de la unidad 

10-Jubileo 2033: los cristianos invitados a caminar 

hacia Jerusalén 

Desde el silencio: 
 
17-  El silencio de Dios 

 

Horeb: 

 

18-  El Jubileo de la Esperanza cierra sus puertas: Ahora toca mantener la Llama 

24-   “Déjese penetrar por el Espíritu Santo y retírese… para que él ocupe todo el lugar” 

25- ¿Cómo es vivir una relación íntima de amor con Dios Trino hoy? 

33- Una vida consagrada a la voluntad de Dios’ 

35- La Jornada Mundial de la Vida Consagrada cumple 30 años con el lema: ¿Para quién 

eres? 

37-   José Luis Navarro, el monje que teje fraternidad en el tiempo”  

39-  Calendario pluricultural – Febrero 2026 

 

 

 

 

 

 

 

Horeb Ekumene: Boletín de noticias y comunicación de la Comunidad Ecuménica Horeb 

Carlos de Foucauld. 

Director: Vincenzo María Guardino.   

Consejo de redacción: José Luis Vázquez Borau, Julia Crespo Benito, Paolo Cesar  Ghilini, German 

Calderón, Guiselle Arias 

 



 
3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Hermano Enzo María Guardino CEHCF 

 

 

Ser Evangelio vivo: una llamada urgente a la conversión 

A las puertas de una nueva Cuaresma, resuena con especial fuerza la llamada 

de Carlos de Foucauld a ser un 

Evangelio vivo. No se trata de una 

exhortación piadosa ni de un ideal 

reservado a unos pocos, sino del corazón 

mismo de la vida cristiana. Foucauld lo 

expresa con radical claridad: “Por su 

ejemplo, los hermanos y hermanas deben 

ser una viva predicación: cada uno de ellos debe ser un modelo de vida 

evangélica. Al verlos, se debe ver lo que es la vida cristiana, lo que es la 

religión cristiana, lo que es el Evangelio, lo que es Jesús. La diferencia entre 

su vida y la vida de los no cristianos debe mostrar con brillo dónde está la 

verdad. Deben ser un Evangelio vivo. […] Pero esta acción por el ejemplo 

es tanto más fuerte cuanto no suscita ninguna desconfianza, quedando 

apartada toda apariencia de engaño o de seducción. Que los hermanos y 

hermanas se esfuercen en ser un Evangelio vivo para todos los que los 

rodean”. (Consejos Evangélicos o directorio de Carlos de Foucauld, nº6, 

pag116, J.L. Vásquez Borau) 



 
4 

 

La Cuaresma no es solo un tiempo de prácticas penitenciales, sino un camino 

de conversión concreta. Ayuno, oración y limosna no tienen sentido si no 

conducen a una transformación visible de nuestra manera de vivir, de 

relacionarnos, de amar. Ser Evangelio vivo significa que, al vernos, otros 

puedan intuir quién es Cristo, cómo ama, cómo perdona, cómo se entrega. 

Nuestra vida —en su sencillez cotidiana— está llamada a transparentar el 

rostro de Jesús. 

Carlos de Foucauld insistía en que el ejemplo es la forma más pura y eficaz 

de evangelización, porque no impone, no seduce, no engaña. El ejemplo 

convence porque es verdadero. En un mundo cansado de discursos y 

desconfiado de palabras religiosas, la coherencia de una vida humilde, 

fraterna y entregada se convierte en una predicación silenciosa pero 

luminosa. Allí donde las palabras ya no llegan, la vida entregada sigue 

hablando. 

Esta Cuaresma nos invita a preguntarnos con honestidad: ¿Mi modo de vivir 

acerca o aleja del Evangelio? ¿Refleja mi vida la mansedumbre, la 

misericordia y la fidelidad de Jesús? ¿Pueden otros “ver” el Evangelio en 

mis gestos, en mis opciones, en mi manera de estar con los demás? 

Conscientes de esta llamada, algunos hermanos de la Comunidad 

Ecuménica Horeb Carlos de Foucauld ofrecen como ayuda concreta una 

meditación diaria del Evangelio en clave foucauldiana, pensada para 

acompañar el camino espiritual y ayudarnos a encarnar la Palabra en la vida 

cotidiana. Es una invitación a dejarnos modelar cada día por el Evangelio, 

para que poco a poco nuestra vida se convierta en esa “viva predicación” de 



 
5 

 

la que hablaba Carlos de Foucauld. La meditación puede encontrarse en el 

canal de WhatsApp “Evangelio Vivo”.  

Además, este camino se ve enriquecido por otra propuesta significativa: la 

Escuela Horeb, que comienza el 25 de febrero. Se presenta como una 

oportunidad privilegiada para vivir la Cuaresma de manera más consciente 

y profunda, dejándonos acompañar, formar y purificar por la Palabra y la 

vida espiritual compartida. Es un itinerario pensado para llegar a la Semana 

Santa con el corazón renovado, más disponible para acoger el misterio 

pascual y para convertir nuestra vida en un verdadero Evangelio vivido. 

La participación en la Escuela 

Horeb, online y totalmente 

gratuita, está abierta a todos 

aquellos que deseen profundizar 

en su vida espiritual y recorrer la 

Cuaresma en clave de escucha, 

silencio y conversión.  

La inscripción y la información 

práctica sobre el desarrollo de la 

Escuela se ofrecen a través de los 

canales de la Comunidad, 

especialmente mediante su correo 

electrónico: 

foucauld.horeb@gmail.com 

desde donde se acompaña y 

orienta a los participantes paso a 

paso. 

 

Que esta Cuaresma no pase sin dejarnos transformar. Que, con la gracia de 

Dios, aprendamos a ser menos palabras y más Evangelio; menos apariencia 

y más verdad; menos ruido y más luz. Porque el mundo no necesita cristianos 

que hablen de Jesús, sino vidas que lo hagan visible. 

 

https://whatsapp.com/channel/0029VbBq5TMHltYC06XA5j2p
mailto:foucauld.horeb@gmail.com


 
6 

 

 

 

 

 

 

 

El Instituto Ecuménico de Bossey visita al Papa para dar 

testimonio de la unidad 

En el corazón de la Semana de Oración por la Unidad de los Cristianos, los 

estudiantes del Instituto Ecuménico de Bossey saludaron a León XIV al final 

de la Audiencia general. Provenientes de más de veinte países, su decano los 

presentó como "un laboratorio viviente de ecumenismo". 

 

"En nuestro centro de formación teológica, vivimos el ecumenismo a diario 

y, en el contexto de los desafíos globales actuales, somos un laboratorio 

viviente de ecumenismo, combatiendo la fragmentación que caracteriza al 

mundo". En el corazón de la Semana de Oración por la Unidad de los 

Cristianos, el padre Lawrence Iwuamadi, decano del Instituto Ecuménico de 

Bossey, describió la vida cotidiana de sus estudiantes que participaron en la 

Audiencia General de León XIV. 



 
7 

 

Los 28 estudiantes matriculados en la Escuela de Posgrado provienen de más 

de veinte países y pertenecen a diversas tradiciones eclesiales. «Nuestro 

objetivo es formar futuros líderes capaces de abordar con sabiduría las 

complejidades de sociedades cada vez más divididas, encarnando la unidad 

por la que Cristo oró», añade el sacerdote, originario de la Arquidiócesis de 

Owerri, Nigeria, el primer católico en ocupar el cargo de decano. Destaca 

cómo «la semana ecuménica —cuyo tema de este año es: «Un solo cuerpo, 

un solo Espíritu, como Dios los ha llamado a una sola esperanza» (cf. Ef 

4,4)— nos permite superar algunos de los prejuicios que a veces surgen 

simplemente por la distancia física de la Iglesia de Roma». 

 

Desde el castillo suizo cerca de Ginebra, sede del Instituto, que celebra su 

80.º aniversario en 2026, los jóvenes, tanto religiosos como laicos, «han 

venido para la ya tradicional visita, cuyo objetivo es conocer de primera 

mano las diversas realidades de la Iglesia católica: Dicasterios de la Curia 

Romana, universidades pontificias, movimientos católicos y órdenes 

religiosas», afirma monseñor Andrzej Choromanski, funcionario del 

Dicasterio para la Promoción de la Unidad de los Cristianos, quien los 

acompaña al encuentro con el Papa.  

El sacerdote añade que el 25 de enero, solemnidad de la Conversión de San 

Pablo Apóstol, los jóvenes «participarán en la Basílica Ostiense tanto en la 

oración de las Segundas Vísperas, que concluye la octava ecuménica con el 

Pontífice, como en la Misa del Séptimo Domingo de la Palabra». También 

estuvo presente en la audiencia general, por los mismos motivos ecuménicos, 

una delegación de teólogos católicos, protestantes y evangélicos de los 

Países Bajos, así como un grupo de participantes del "Festival de las 4 

Esquinas en Belfast", un encuentro anual de reconocimiento internacional 

que promueve la paz y la reconciliación en el contexto de la sociedad 

posconflicto en Irlanda del Norte, especialmente en la capital. 

 

La música de jóvenes violinistas brasileños, un puente entre culturas 

 

Los jóvenes músicos del grupo "Los Violines Tropicales Brasileños", de Río 

de Janeiro, actuaron antes de la entrada del Papa en el Aula Nervi. Dirigidos  

 



 
8 

 

por Suray Soren, violinista de la Orquesta Sinfónica del Teatro Municipal de 

Río y creador del grupo fundado hace diez años, están de gira por Europa 

para promover la música folclórica brasileña, tocando no solo el violín, sino 

también diversos instrumentos indígenas. El conjunto ofreció una actuación 

muy aplaudida. "Pretendemos demostrar cómo el arte, en este caso la música, 

puede ser un puente entre culturas", explicó Soren. 

 

Arte y espiritualidad para superar barreras 

 

 

La participación de la soprano dominicana ciega Janette Márquez entre el 

público refleja la conexión entre cultura y espiritualidad, capaz de superar 



 
9 

 

barreras. "El arte fue el milagro que Dios me dio en la vida", confiesa, 

sosteniendo un cuadro de la Virgen de Altagracia Pellegrina, a quien 

recientemente dedicó un concierto en Roma, patrocinado por la Embajada 

Dominicana ante la Santa Sede. 

 

El documental sobre Santa Rosa de Lima 

 

 

El director peruano Luis Enrique Cam, al presentar su documental "Una rosa 

para el mundo" a León XIV —que narra la devoción popular a Santa Rosa 

de Lima en su país y en todo el mundo—, también dio testimonio de la 

presencia de la santa en la vida cotidiana de su pueblo, "dejando una huella 

imborrable en mi vida también". Realizada en 2017, cuando Prevost era 

Obispo de Chiclayo, la obra se presentó ayer por la tarde en la Filmoteca 

Vaticana. En el Aula Pablo VI, el cineasta mostró al Papa una copia de un 

retrato de la primera santa nacida en América, fallecida con apenas 31 años. 

El cuadro, hallado en el convento de Santa Catalina de la capital peruana, 

perteneció originalmente a la madre de la joven Rosa. 

 

Fabrizio Peloni – Ciudad del Vaticano, Vatican Newes  

 

 

https://www.vaticannews.va/es/vaticano/news/2026-01/una-rosa-para-el-mundo-documental-revela-el-legado-santa-rosa.html
https://www.vaticannews.va/es/vaticano/news/2026-01/una-rosa-para-el-mundo-documental-revela-el-legado-santa-rosa.html


 
10 

 

Jubileo 2033: los cristianos invitados a caminar hacia 

Jerusalén 

Dentro de siete años, la Iglesia y el mundo conmemorarán los 2.000 años de 

la Redención, realizada por la Pasión, la muerte y la Resurrección de Cristo. 

En noviembre, en Nicea, junto a los jefes de las Iglesias cristianas, el Sucesor 

de Pedro convocó este Jubileo en forma de una gran peregrinación 

ecuménica a Jerusalén. Entrevista con el padre Frans Bouwen, figura del 

ecumenismo en Tierra Santa. 

Entre dos cuartos de siglo, un año entre dos Papas. En 2025, la Iglesia 

católica celebró su Jubileo de la esperanza, atrayendo a más de 33 millones 

de peregrinos a la Ciudad Eterna. Cerrando las pesadas puertas de bronce 

que su predecesor Francisco había abierto un año antes en San Pedro, León 

XIV clausuró este Año Santo el día de la Epifanía, sembrando ya algunas 

semillas en vista del siguiente. 

El Papa agustino lo anunció en Nicea en noviembre pasado, durante su 

primer viaje apostólico ecuménico, invitando a todos los responsables de las 

Iglesias cristianas "a recorrer juntos el camino espiritual que conduce al 



 
11 

 

Jubileo de la Redención, en 2033, con la perspectiva de un regreso a 

Jerusalén, al Cenáculo". Un camino que conduce a la plena unidad, de 

acuerdo con el lema episcopal pontificio "In Illo Uno Unum". 

 

 

Este aniversario fundamental para todos los cristianos ya estaba presente en 

la bula de convocación del Jubileo ordinario 2025. "Al mismo tiempo, este 

Año Santo orientará el camino hacia otro aniversario fundamental para todos 

los cristianos: en el 2033 se celebrarán los dos mil años de la Redención 

realizada por medio de la pasión, la muerte y la resurrección del Señor Jesús.  

Nos encontramos así frente a un itinerario marcado por grandes etapas, en 

las que la gracia de Dios precede y acompaña al pueblo que camina entusiasta 

en la fe, diligente en la caridad y perseverante en la esperanza", escribía el 

Papa Francisco en la bula de convocación del Jubileo Ordinario 2025, Spes 

non confundit. 

 

 

 

 

 

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2024/05/09/0374/00781.html#es
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2024/05/09/0374/00781.html#es


 
12 

 

El Jubileo de la Redención tendrá lugar dentro de siete años. En Nicea, en 

2025, el Papa León XIV convocó una peregrinación de todos los cristianos 

a Jerusalén para celebrar los 2.000 años de la Resurrección. ¿Cómo 

recibió esta noticia? 

 

El anuncio de la celebración del Jubileo de la Redención en 2033 sorprendió 

a más de uno, incluido yo mismo. Esta noticia tan significativa me llena de 

alegría y me hace empezar a soñar y a esperar. Ante todo por el momento 

único en que fue hecha: las celebraciones del 1700.º aniversario del Concilio, 

primero en la antigua Nicea y luego en Estambul. 

Al celebrar el símbolo de Nicea como fundamento de la fe cristiana común 

a todas las Iglesias, el anuncio de la peregrinación de 2033 dirige la mirada 

a los acontecimientos salvíficos que están en el corazón de esta fe: la 

encarnación y la vida de Jesús, su Pasión y su muerte, su Resurrección. 

 

Es muy apropiado que Jerusalén, el lugar donde se desarrollaron estos 

acontecimientos, sea la meta de este camino. También es significativo que 

se haya hecho durante un encuentro con los jefes de las Iglesias reunidos en 

torno al Papa para esta celebración de Nicea. Estaban sentados alrededor de 

una mesa redonda, en un espíritu fraterno y colegial. Será importante que 

todos los preparativos para las celebraciones de 2033 se realicen con este 

mismo espíritu fraterno, de común acuerdo, como una peregrinación 

ecuménica y sinodal. 



 
13 

 

¿Qué significa espiritualmente este regreso a Jerusalén? ¿Tiene un 

carácter profético? 

 

El regreso a Jerusalén, como toda peregrinación a Jerusalén, es ante todo un 

volver a las fuentes, es decir, a los orígenes comunes. El Papa Pablo VI tuvo 

esta misma intuición y este mismo deseo al inicio de su pontificado, cuando 

fue en peregrinación a Tierra Santa y a Jerusalén en enero de 1964. Su deseo 

ardiente era arraigar firmemente el Concilio Vaticano II y, a través del 

Concilio, a la Iglesia misma, en el misterio que está en el origen de su 

fundación y de su misión. Es en este espíritu que todos estamos invitados a 

vivir nuestra subida hacia 2033. 

También hubo inmediatamente una dimensión ecuménica. Aquella visita 

inauguró una nueva era en las relaciones entre la Iglesia católica y la Iglesia 

ortodoxa.  

 

El Papa Pablo VI y el patriarca Atenágoras son descritos como los discípulos 

de Emaús, renovados por su encuentro con el Señor resucitado. Su beso de 

paz se convirtió en una imagen, casi en un icono, una promesa para su 

camino común hacia la plena comunión. En este sentido, su beso de paz es 

un gesto profético. ¿Podrá decirse lo mismo de la peregrinación de 2033? 

https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/travels/documents/terrasanta.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/travels/documents/terrasanta.html


 
14 

 

Todo dependerá de su autenticidad. Desde el momento en que esta 

peregrinación se ponga en marcha, y mucho antes de llegar, será un signo y 

un llamado a la renovación y al volver a las fuentes para todos. Será también 

un signo muy elocuente para los católicos, prolongando el Jubileo de la 

esperanza 2025. 

 

No hubo jubileo en 1033, ya que el primero fue en 1300. Sin embargo, en 

1933 y 1983 Pío XI y Juan Pablo II añadieron años santos extraordinarios 

para celebrar la muerte y la resurrección de Cristo, iniciativas 

esencialmente católicas. ¿2033 será el primero que asocie a todos los 

cristianos? 

 

Sí, y esa es nuestra gran esperanza. Es la señal de que nuestras Iglesias han 

recorrido un camino y lo han hecho juntas. Un camino de encuentro iniciado 

bajo la guía del Espíritu Santo. Para nosotros los católicos, Jerusalén 1933 

fue la creación, por primera vez, de la gran procesión de Ramos, que sigue 

marcando el inicio de la Semana Santa en Jerusalén. Creo que si nuestras 

Iglesias pueden realizar juntas esta peregrinación hacia 2033 y llegar al lugar 

que está en el corazón de la fe cristiana, será algo nuevo, una gran esperanza, 

y en ese sentido podrá convertirse en un signo profético, según su 

autenticidad. 

 

¿Este jubileo es un horizonte creíble para alcanzar la plena unidad visible 

de los cristianos? 

 

Confiemos en el Espíritu Santo. El camino hacia el horizonte de 2033 es 

ecuménico desde el inicio de su anuncio. Ahora habrá que reflexionar sobre 

cómo asegurar y hacer crecer esta dimensión ecuménica en los próximos 

años de preparación. Me parece importante que esta reflexión y la oración 

que la acompañe se hagan en común con las otras Iglesias y organizaciones 

ecuménicas, para que esta peregrinación compartida contribuya a hacer 

crecer la comprensión, la aceptación y la colaboración mutua a lo largo de la 

preparación, caminando juntos. 

 

Al Papa Francisco le gustaba decir que la unidad se construye caminando 

juntos. Confío en el Espíritu Santo, que a lo largo de este camino nos ayudará 

a discernir lo que es posible a medida que nuestras Iglesias avanzan juntas, 



 
15 

 

ya sea en la enseñanza o en la pastoral, o incluso en algunos momentos una 

participación común en los sacramentos en casos excepcionales. Sería un 

testimonio común significativo y profético. 

“El camino hacia el horizonte de 2033 es ecuménico desde el inicio de su 

anuncio. Ahora habrá que reflexionar sobre cómo asegurar y hacer crecer 

esta dimensión ecuménica en los próximos años de preparación.” 

 

¿Cómo pueden los cristianos prepararse para un acontecimiento así? 

¿Qué movilización e iniciativas cabe esperar? 

 

Las modalidades de esta preparación deben ser decididas de manera 

ecuménica, de algún modo sinodalmente, en contacto con las Iglesias. Es 

necesario crear grupos de trabajo en este sentido, tanto a nivel local como 

mundial. Insistiría sobre todo en el papel de Jerusalén, destino final de esta 

peregrinación. 

Es importante entrar en contacto sin tardar demasiado -habrá que ver cómo 

y por quién- y que esto se estudie junto con los patriarcas y los jefes de las 

Iglesias cristianas de Jerusalén. Dado que el patriarca greco-ortodoxo de 

Jerusalén es reconocido por todos, estos contactos podrían comenzar por él.  

 

No se hará de manera brusca. Habrá 

que estudiar cómo proceder, pero es 

fundamental que la Iglesia de 

Jerusalén esté implicada lo antes 

posible para evaluar con ella las 

posibilidades que existen sobre el 

terreno. Ir a Jerusalén implica 

considerarse huéspedes acogidos por 

la Iglesia de Jerusalén, Iglesia madre, 

pero Iglesia pobre y pequeña, un 

pequeño rebaño. 

 

 

 

 

 



 
16 

 

Estas fechas que marcan la historia de la salvación y de la humanidad 

pueden hacernos sentir muy pequeños. ¿Con qué espíritu afrontarlas? 

 

 

Como todavía no 

estamos muy lejos del 

tiempo de Navidad, 

diría: con el espíritu de 

la encarnación. En su 

Hijo, el Verbo, el 

Padre ha entrado en la 

historia humana y 

quiere inaugurar en esa 

historia su Reino. El 

Padre no esperó a que 

el mundo fuera 

perfecto o estuviera 

completamente en paz 

para enviar a su Hijo.  

 

 

Era un momento difícil. También lo es hoy la situación del mundo. En este 

espíritu estamos invitados a avanzar paso a paso con la historia de la 

humanidad y del mundo, irradiando el testimonio de una esperanza, la 

esperanza de la presencia de Dios y, sobre todo, en medio de todo lo que vive 

hoy nuestro mundo en muertes e injusticias, el testimonio de la Resurrección, 

es decir, de la victoria sobre la muerte. El año 2033 será el año en que la 

Resurrección irrumpió en medio de la muerte y venció a la muerte. 

 

 

Delphine Allaire – Ciudad del Vaticano Vatican news 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
17 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
José Luis Vásquez Borau, Presidente - Fundador CEHCF  

 

 

 

EL SILENCIO DE DIOS 

Lo que parece ser el silencio de Dios es en realidad su paciencia. Cuando 

Jesús en la cruz dice:» Dios mío, Dios mío ¿por qué me has abandonado?» 

(Mc 15,34), esta pregunta no tiene respuesta. Dios calla. Pero su respuesta 

vendrá mediante la acción: la resurrección del Señor al tercer día. Así pues, 

habría que cambiar el ¿Por qué? Por el ¿Para qué? La respuesta es la acción 

pascual. 

Como dice Pablo en la Carta a los Romanos 5, 8-10: «La prueba de que Dios 

nos ama es que Cristo, siendo nosotros todavía pecadores, murió por 

nosotros ¿Con cuanta más razón ahora, justificados por su sangre, nos 

pondrá él a salvo de la ira divina! Si cuando éramos enemigos fuimos 

reconciliados con Dios por la muerte de su Hijo, ¡con cuánta más razón, 

estando ya reconciliados, nos salvará mediante su vida!» 

Así pues, Dios rompe su silencio a través de la misión de Jesús, de la misión 

del Espíritu Santo, de las Sagradas Escrituras, de los santos y de otras 

personas que se convierten en sus instrumentos, de los sacramentos y los 

milagros, de las experiencias sobrecogedoras y de la fidelidad. 

 

 



 
18 

 

 

El Jubileo de la Esperanza cierra sus puertas:  

Ahora toca mantener la Llama 

 

Hermana Julia Crespo Benito CEHCF 

 

El rito de cerrar la Puerta Santa marca el final de un 

tiempo cronológico:  El Jubileo de la Esperanza, pero 

para el creyente, representa el verdadero inicio de una 

nueva misión, evitar que la luz recibida se extinga en la 

premura de la cotidianidad. 

 

El inicio de un camino: La voz de Francisco 

Recordamos aquel momento en que el Papa Francisco el  día 24 de 

diciembre de 2024, abrió solemnemente la Puerta Santa, explicando el 

propósito de este tiempo de gracia. Sus palabras resonaron como un preciado 

impulso en un mundo herido: 

"La esperanza no defrauda. Necesitamos recuperar el sentido de la 

fraternidad para mirar el futuro con ojos de confianza. Que este Jubileo 

sea una oportunidad para reavivar la llama que Dios ha puesto en cada 

corazón". 

Con este gesto, el Santo Padre no solo inauguró un evento eclesial, sino que 

movilizó a millones de personas a buscar la misericordia y a convertirse en 

"peregrinos de esperanza" en medio de las crisis globales. 

Su llamada no defraudó, 33.475.369 personas visitaron Roma. Los fieles 

procedían de 185 países diferentes, lo que subraya el carácter ecuménico y 



 
19 

 

universal del evento. El éxito logístico fue posible gracias a más de 7.000 

voluntarios (incluyendo 2.000 de la Orden de Malta) que asistieron en las 

cuatro Basílicas Papales. 

A lo largo de los 35 grandes eventos celebrados, algunos destacaron por su 

impacto simbólico y emocional: 

 

1. Jubileo de los Jóvenes (agosto 2025): Fue el evento más 

multitudinario, congregando a más de 1 millón de jóvenes en Tor 

Vergata. Fue especialmente significativo por ser el primer gran 

encuentro del Papa León XIV con la juventud tras suceder al Papa 

Francisco. 

2. Jubileo de los Presos (14 de diciembre de 2025): Un momento de 

profunda carga pastoral. Siguiendo el gesto inicial de Francisco de 

abrir una Puerta Santa en la cárcel de Rebibbia, el cierre del año puso 

el foco en la dignidad y la redención de las personas privadas de 

libertad. 

3. Jubileo de los Pobres y el Mundo del Voluntariado: Estos 

encuentros reafirmaron que la "Esperanza" debe ser tangible. Se 

enfatizó la caridad no como una ayuda puntual, sino como un estilo de 

vida eclesial. 



 
20 

 

4. Encuentro del Mundo de la Comunicación: Donde se reflexionó 

sobre la verdad y la esperanza en la era digital, instando a los 

comunicadores a ser "portadores de luz" en un mundo de 

desinformación. 

El cierre y la continuidad: El legado de León XIII 

Papa León XIV cierra el 6 de enero de 2026, Epifanía del Señor, la Puerta 

Santa clausurando el Jubileo de la Esperanza  y diciéndonos en la homilía de 

este día: 

“Queridos hermanos y hermanas, Hoy celebramos la Epifanía del Señor, 

manifestación luminosa de Dios al mundo; un acontecimiento que no solo 

nos hace recordar un episodio antiguo, sino que nos transforma 

profundamente: nada sigue siendo como antes.” 

Nos explicaba el santo Padre que, como todo verdadero jubileo bíblico, este 

no había sido un paréntesis devocional, sino una llamada a recordar quiénes 

somos y para qué caminamos en medio de un mundo profundamente herido. 

Nos recordó los tiempos de fractura que vivimos: Guerras que se prolongan 

sin horizonte, pueblos desplazados, soledades invisibles, familias cansadas, 

jóvenes sin relatos que los sostengan, una tierra exhausta.  



 
21 

 

La tentación es grande: replegarse, endurecerse, resignarse. Pero el 

Evangelio nunca nace del repliegue, sino del envío. Y en este contexto, el 

cristiano está llamado a ser faro, no juez; hogar, no trinchera; signo, no 

ruido. 

 

El Jubileo nos ha recordado algo esencial: la esperanza cristiana no es 

optimismo ni negación del dolor. No es una sonrisa forzada ni un “todo irá 

bien” vacío. La esperanza nace del Resucitado que conserva las heridas. 

Por eso puede mirar de frente la realidad rota sin huir de ella. 

 Al clausurar el año jubilar, la Iglesia de Prevost, retoma el espíritu de León 

XIII, quien, al cerrar el Año Santo de 1900, enfatizó que la paz y la esperanza 

no son conquistas de un día, sino frutos de una vida entregada a la luz de 

Cristo. El legado de aquel "Papa de la Doctrina Social" nos recuerda que 

la esperanza debe traducirse en obras concretas de justicia y caridad. 



 
22 

 

Al sellar la puerta, el mensaje es claro: la puerta del corazón debe 

permanecer abierta. La esperanza no es un sentimiento pasajero, sino una 

virtud teologal que se alimenta de la oración y el servicio al prójimo. 

 

¿Qué nos deja este Jubileo, cuyos Frutos deben perdurar? 

Terminado el jubileo, comienza lo más importante: custodiar la llama. Que 

no se apague lo aprendido. Que la esperanza no quede reducida a un lema 

bonito: “peregrinos de esperanza” sino que se encarne en opciones 

concretas. 

Quizás el mundo siga roto. Pero si hay cristianos dispuestos a ser faros —

firmes, humildes, encendidos por dentro— siempre habrá navegantes que 

encuentren orientación en la noche. 

No estamos llamados a salvar el mundo, sino a amarlo como Dios lo ama. 

Y ese amor, cuando es verdadero, siempre genera esperanza. 

Los frutos de este tiempo de gracia, no se miden solo en números y 

estadísticas de visitantes, sino en transformación interior…y este jubileo 

entre otras muchas cosas ha reforzado: 

● La Cultura del Encuentro: Haber redescubierto que nadie se salva 

solo. 

● La Reconciliación: El perdón recibido en el sacramento debe ahora 

ser entregado a quienes nos rodean. 



 
23 

 

● La Solidaridad Activa: La esperanza es creíble solo si se manifiesta 

en gestos hacia los más vulnerables. 

Todos estamos llamados a mantener la Llama encendida 

Ahora que las luces de la basílica se atenúan y los peregrinos regresan a sus 

hogares, comienza el desafío:  no permitir que el escepticismo o el cansancio 

del mundo apaguen nuestra alegría cristiana y nuestra esperanza en el Reino. 

La clausura del Jubileo no es un "adiós", sino un "envío a abrirnos de par en 

par en cada gesto de amor, en cada palabra de consuelo y en cada lucha por 

la dignidad y la justicia humana. 

¡Que la esperanza siga siendo nuestro horizonte! 

 

 

 

 

 

 

 



 
24 

 

“Déjese penetrar por el Espíritu Santo y retírese… para 

que él ocupe todo el lugar” 

Hermano Pablo Cesar Ghilini, Eremita CEHCF 

 

Estadía en Nazaret.  El padre Huvelin le dice: “Ruegue 

como me dice por los otros y déjese penetrar por el 

Espíritu Santo y retírese para dejarle el mayor lugar 

posible y para que él ocupe todo el lugar.  

Desaparezca usted lo más posible, reciba todo lo que le 

dé, ayúdese de un libro para buscarlo cuando se hace 

buscar”.  

 (Carta del padre Huvelin a Carlos de Foucauld) 

 

Reflexión:  

Recuerdo la frase de la hermana Clara de Asís: "déjense poseer por el espíritu 

santo de Dios y su santa operación". El hermano Carlos ama los retiros.  

Son periodos de intenso silencio, adoración, lectura y toma de decisiones, 

abandonado a la acción del Santo Espíritu de Dios.  

Cómo era habitual en él, imita al Señor Jesús, su bienamado en sus retiros 

como en el desierto y el retiro de Efrén.  

Desaparecer.........?, claro, descender, e incluso desear ser aniquilado.  

Su obediencia al padre Huvelin era tal, que parecía que le obedecía al propio 

Jesús su Bienamado hermano y Señor.  

Anonadarse, desasirse, obedecer, rezar y amar, fue todo lo que hizo, hasta 

morir.  

Cuán feliz estaba cuando pudo vivir su Nazaret "en Nazaret", y cuán feliz 

estaba su padre espiritual de que él haya decidido vivir así.  

Esta vida de Nazaret la vivió en todo su itinerario espiritual hasta el fin, con 

los colores propios de cada lugar, con la intención de ser "útilmente 

devorable" por los hermanos a quienes servía.  

 



 
25 

 

¿Cómo es vivir una relación íntima de amor con Dios 

Trino hoy? 
 

Hermano German Calderón CEHCF 

 “Es amando a los hombres como se aprende a amar a 

Dios. El medio de alcanzar la caridad para con Dios 

es practicarla con los hombres. Yo no sé a qué le llama 

Dios especialmente: yo sé muy bien a qué llama a 

todos los cristianos, hombres y mujeres, sacerdotes y 

laicos, célibes y casados; a ser apóstoles, apóstoles 

por el ejemplo, por la bondad, por un contacto 

bienhechor, por un afecto que llama a la conversión y que conduce a Dios, 

apóstol, bien como Pablo, bien como Aquila y Priscila, pero siempre apóstol, 

‘haciéndose todo a todos’ para dar a todos a Jesús”(San Carlos de Foucauld, 

Obras espirituales, 2000, pg. 44). 

 



 
26 

 

1. Presupuestos para la comprensión. 

 

Dios es y está aquí y ahora; “Ya que en él 

respiramos, nos movemos y existimos” 

(Hechos 17,28). Cuando hablamos, 

reflexionamos y debatimos sobre Dios y 

sus misterios con la intención de conocer, 

amar y seguir su plan de amor para 

nosotros (Juan 3,16) no necesitamos 

comprenderlo todo; se deja mucho espacio a la fe. Esto es lo que afirma san 

Agustín (354-430) en el Sermón 43: «Creo para comprender, y comprendo 

para creer mejor» (intellige ut credas, crede ut intelligas). 

 

Más tarde, san Anselmo de Canterbury (1033-1109) formuló esta idea así: 

«No busco comprender para creer, sino que creo para comprender». 

 

Desde esta perspectiva teológica, citamos el pensamiento de dos grandes 

santas místicas que nos ayudan a averiguar cómo es vivir una relación íntima 

con Dios cada día. 

Santa Teresa de Ávila (1515-1582): "Que nada te turbe, que nada te 

atemorice. Todo pasa. Dios nunca cambia. La paciencia todo lo alcanza. 

Quien tiene a Dios nada le falta. Solo Dios basta." 

 

Ahora, Santa Isabel de la Trinidad (1889-1906): “Oh Dios mío, Trinidad a 

quien adoro, ayúdame a olvidarme por completo de mí misma, a 

concentrarme en ti, inmóvil y serena, como si mi alma ya estuviera en la 

eternidad, para que nada perturbe mi paz ni me haga abandonarte, oh mi 

inmutable, sino que cada instante me lleve más profundamente a las 

profundidades de tu misterio. Tranquiliza mi alma, haz de ella tu cielo, tu 

morada preferida, el lugar de tu descanso, para que nunca te deje sola allí, 

sino que esté completamente despierta en mi fe, completamente en 

adoración, completamente entregada a tu acción creadora”. 

 

 

 



 
27 

 

2-Nuestro Dios es un Dios Trinitario. 

Es el Dios de Jesucristo. Es el Dios de la vida plena, del amor misericordioso, 

del abrazo amoroso para la santidad y la felicidad plena. Dios es la vida, «no 

es Dios de muertos, sino de vivos» (Marcos 12,27). Él es la fuente, el 

sustento y la perpetuidad de la vida. Como todo ser vivo, es una persona 

relacional, entendido sólo como ser y actuar de manera trinitaria.  

 

Él es el Dios Trinitario. Creó a los humanos en comunidad, como seres 

sociales, como seres relacionales. Como seres para la comunión humana y la 

comunión divina. Fuera de las relaciones no hay vida, porque la vida es 

social, relacional. La vida es una experiencia de existencia juntos, con y entre 

otros. Al ser una persona "relacional", siempre se dirige hacia el otro, 

buscando la cercanía, estar cerca, estar junto a él. La relación es sinónimo de 

amor. El amor, la relación, es la utopía de la interdependencia entre los seres 

humanos.  

 

Esta dinámica de acercamiento busca la intimidad con el otro hasta crear un 

solo corazón y una sola alma, y, en el caso de la relación de Dios con la 

persona humana y de la persona humana con Dios, su objetivo es crear una 

nueva forma de vida, una profunda unidad entre Dios y el creyente, como lo 



 
28 

 

expresó el apóstol Pablo. Lo explica así: «Ya no vivo yo, sino que Cristo vive 

en mí» (Gal 2,20).  

 

Esta intimidad, inspirada en la Trinidad, es una unidad vasta y profunda que 

Jesús afirma: «Yo y el Padre somos uno» (Juan 10,30). De esta manera, la 

criatura, abierta a la intimidad con el Dios Trinitario y justificada por la 

gracia, establece lo que la teología mística llama «la inhabitación de Dios en 

el ser de la persona» (Romanos 8,9; Juan 15,5). «Sabéis que sois templo de 

Dios y que el Espíritu de Dios habita en vosotros» (1 Cor 3,16). «El que me 

ama, obedecerá mi enseñanza, y mi Padre lo amará». «Y mi Padre y yo 

vendremos a vivir con él». (Juan 14:23). De esta manera, la relación con el 

Dios Trino es tan profunda que el creyente siente que Dios energiza, alegra, 

perfuma e ilumina su mente, su ser interior, su conciencia, sus pensamientos, 

sus emociones, sus células, su existencia. 

 

3. Entonces, ¿cómo entendemos a Dios? 

 

No podemos entender a Dios como entendemos las 

cosas. Las cosas son la creación de Dios. Él no es 

cosas; Dios no profundiza en las palabras, en nuestras 

representaciones racionales, no profundiza en una 

palabra, un pensamiento, una estatua, una pintura, una 

historia. Pero se deja encontrar y sentir a través de 

nuestra realidad humana, como la racionalidad, la 

intuición, las emociones, la meditación y la fe. 

 

Dios se deja percibir por nosotros en personas hechas a su imagen y 

semejanza (Génesis 1:26), pero es fundamentalmente a través del hombre 

Jesucristo que lo encontramos cara a cara: «El que me ha visto a mí, ha visto 

al Padre». (Juan 14:9). Y quien ve lo similar, lo otro, ve a Jesucristo, el 

hombre pleno y completo. (Fil 2:7). 

 

 

 

 

 



 
29 

 

4- ¿Cómo es experimentar a Dios en un mundo confuso? 

Vivimos en una sociedad de plásticos, de indiferencia e insensibilidad frente 

al otro; a lo que es bueno, bello y verdadero. No nos miramos a los ojos 

porque estamos obnubilados por los teléfonos móviles, siempre en lucha y 

disputa por aparecer y obtener lo que nuestro corazón desea con el menor 

esfuerzo y costo, pero paradójicamente, somos una colectividad sedienta de 

amor, relaciones sociales verdaderas y búsqueda de horizontes que ofrezcan 

plenitud y sentido a la vida.  

Es en este mundo turbulento donde estamos llamados a construirnos como 

personas, a relacionarnos como humanos, a conservar el medio ambiente 

como regalo del Creador y a dejarnos encontrar por el Dios Padre que en su 

hijo Jesucristo se nos da como el camino, la verdad y la vida. (Juan 14,6) y 

nos invita ser templos vivos del Espíritu Santo (1 Corintios 3:16; 1 Corintios 

6:19-20). 

La relación, de diálogo y amor con el hermano se llama humanización; la 

relación de fe, de diálogo, oración, amor e intimidad con Dios se llama 

santidad. La santidad se da en la relación personal, individual y social del 



 
30 

 

creyente con el amor incondicional de Dios: «Sed santos, porque yo, el Señor 

vuestro Dios, soy santo» (Levítico 11,44-45; 1 Pedro 1,16). 

Los Salmos, oración oficial de la Iglesia, presentan el camino y el testimonio 

de la intimidad del creyente con el Dios de la vida: 

“Oh Dios, tú eres mi Dios; de corazón te busco; todo mi ser te anhela; mi 

alma tiene sed de ti como tierra árida y agostada donde no hay agua”  (Salmo 

63:1). 

 

“Como un padre se compadece de sus hijos, así se compadece el Señor de 

quienes lo aman” (Salmo 103:13). 

 

“Tú ves mi caminar y mi descanso, te son familiares todos mis caminos; no 

está la palabra en mi lengua y ya, Señor, tú la conoces por entero”. (Sal 

139:3). 

 

La experiencia de Dios se produce en el Shemá Israel (escucha, Deut 6,5) a 

su amor misericordioso e incondicional por cada persona individual y 

colectivamente, aquí y ahora, porque “El que me ama, permanecerá en mi 

enseñanza, y mi Padre lo amará, y vendremos a él y haremos morada en él. 

Pero el Consolador, el Espíritu Santo, a quien el Padre enviará en mi nombre, 

les enseñará todas las cosas y les recordará todo lo que les he dicho” (Juan 

14:23-26). 

 

5- La fe bautismal como experiencia de Dios en la vida cívica 

La fe bautismal se vive, se testimonia y se proclama en la comunidad 

política, que es la sociedad organizada. Pero dentro de la comunidad política 

reside la comunidad eclesial, la familia de Jesús, cuyos miembros, «firmes 

en la enseñanza de los apóstoles y en el amor cristiano, partiendo el pan y 

orando» (Hch 2,42), dan testimonio de su experiencia de unión con Dios y 

proclaman con sus obras los bienes del Reino de Dios, que deben impregnar 



 
31 

 

la gran sociedad política, siendo discípulos y misioneros de Cristo 

Resucitado. (Documento de Aparecida, Nº 10). 

Respirar y sentir la presencia permanente de Dios en el cuerpo, el alma y el 

espíritu (1 Tes. 5,23) es el resultado del estudio constante de la Palabra de 

Dios; de la oración continua (1 Ts. 5,17); de la práctica y recepción de los 

sacramentos, especialmente la Eucaristía (Cat de la Iglesia 1324-1327); de 

la participación, la amistad y la comunión en la comunidad eclesial; de la 

conciencia de sentirse amados y abrazados por el amor del Padre y de la 

participación cívica en la transformación política y social de la sociedad. La 

práctica de la meditación cristiana es la herramienta o medio sine qua non  

conseguimos avanzar en aguas profundas (Lucas 5,4). 

En resumen, la relación de amor con el Dios Trino se desarrolla en la vida 

diaria con las otras personas, al aceptar la invitación a la santidad, que 

implica cercanía y diálogo íntimo con Dios, así como una relación amorosa 

y sana con nuestros hermanos y hermanas y con la creación. Estas 

indicaciones iluminan el camino hacia la santidad: observen el ejemplo y las 

actitudes de personas honestas, rectas y santas.  

 



 
32 

 

La iglesia institucional es el medio de encuentro entre las personas y Dios, y 

entre las personas mismas; nos ofrece la Palabra de Dios, nos presenta a 

Cristo resucitado, nos confiere los sacramentos y nos enseña sabidurías para 

la vida y la acción, indicadas en las obras de misericordia (Catecismo de la 

Iglesia Católica Nº 2447).  

 

Por nuestra parte, necesitamos una disposición personal humilde y madura 

para abrir nuestra conciencia a las llamadas de Dios en nuestras vidas, en los 

acontecimientos, en las relaciones, en los logros, en la enfermedad y en la 

muerte. «Acérquense a Dios, y él se acercará a ustedes» (Santiago 4:8). 

 

 

 

 

 



 
33 

 

 

 

 

 

 

Hermana Guíselle Aries CEHCF 

 

 

Una vida consagrada a la voluntad de Dios 

 

Vivir consagrado, vivir consagrada 

a tu voluntad, Dios mío, es dejar de 

apoyarme en mis propios planes 

para descansar, por fin, en los 

tuyos. 

 

 

Es entregarte mis amaneceres junto 

con mis noches, mis horas claras y 

mis horas oscuras, sin condiciones, 

confiando en que me sostienes con 

tu amor fiel. 

 

Es aprender a callar los sentidos, 

a buscar el silencio para escucharte 

en lo pequeño, en lo sencillo de 

cada día, en los quehaceres 

humildes donde tú me esperas. 

 

Consagrarme a tu voluntad no es 

protagonismo ni honores vanos. Es 

simplemente permanecer contigo, 

sin deseo de poseer, despierto en el 

presente, sirviendo con amor. 

Entonces el corazón aprende a 

decir, con gran humildad y 

hermosa sencillez: Padre, me 

pongo en tus manos, haz de mí lo 

que tú quieras. Sea lo que sea, te 

doy gracias. Estoy dispuesto a 

todo, lo acepto todo, con tal que tu 

voluntad se haga en mí y en todas 



 
34 

 

tus criaturas. No deseo nada más, 

Dios mío. 

 

Vivir en tu voluntad es amar lo que 

tú amas, especialmente a los más 

olvidados, y hacer de la propia vida 

un pan sencillo compartido en el 

silencio. 

 

Esta vida consagrada se vive desde 

la aceptación confiada, aun sin 

comprenderlo todo, porque vivir 

en tu voluntad es vivir escondido 

contigo, como fue tu vida en 

Nazaret. 

Como vives escondido en la 

humildad de la hostia, en cada 

sagrario, como un grano que se 

abre para dar el fruto que lleva 

dentro. 

 

Haz, Dios mío, que mi vida no sea 

otra cosa que un sí continuo, como 

la vida de tu Madre, hermosísima 

en lo pobre, en lo pequeño, en lo 

fiel, en tu voluntad de amor. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
35 

 

La Jornada Mundial de la Vida Consagrada cumple 30 

años con el lema ‘¿Para quién eres?’ 
 

Por Elena Magariños 

  

La celebración, que tendrá lugar el 2 de febrero, recuerda el Congreso de 

Vocaciones de 2025 e invita a “seguir construyendo la cultura vocacional” 

 

La Iglesia celebra el próximo 2 de febrero la 30ª edición de la Jornada 

Mundial de la Vida Consagrada, coincidiendo, como cada año, con la 

fiesta de la Presentación del Señor. Bajo el lema ‘¿Para quién eres?’, la 

convocatoria de este 2026 se enmarca en continuidad con el Congreso de 

Vocaciones celebrado del 7 al 9 de febrero de 2025. 

 

La Comisión Episcopal para la Vida Consagrada ha elaborado diversos 

materiales con motivo de la jornada, entre ellos el mensaje de los obispos, 

testimonios vocacionales, textos del papa León XIV, oraciones y subsidios 

litúrgicos. Todos ellos están disponibles para su difusión y uso pastoral. 

Según indica la Comisión, el lema de este año “remite a la pregunta 

esencial de toda vocación”, y recuerda que “cada persona es una vocación 

para la misión”. En este sentido, se afirma que el aniversario del Congreso 

de Vocaciones “motiva a la vida consagrada para seguir construyendo la 

cultura vocacional”. 

 

 

https://www.vidanuevadigital.com/autor/elena-magarinos/
https://www.vidanuevadigital.com/2025/01/27/la-confer-se-suma-a-la-celebracion-de-la-jornada-mundial-de-la-vida-consagrada-ningun-carisma-es-superfluo/
https://www.vidanuevadigital.com/2025/01/27/la-confer-se-suma-a-la-celebracion-de-la-jornada-mundial-de-la-vida-consagrada-ningun-carisma-es-superfluo/
https://www.vidanuevadigital.com/2025/07/30/el-claretiano-carlos-martinez-oliveras-es-el-nuevo-coordinador-del-servicio-de-publicaciones-de-la-conferencia-episcopal/


 
36 

 

¿A quién buscas? 

En el mensaje publicado para esta jornada, los obispos desarrollan tres 

preguntas vocacionales: “¿A quién llamas?”, “¿a quién buscas?” y “¿a quién 

sirves?”. Según la Comisión Episcopal, estas tres cuestiones concluyen con 

el reconocimiento de que “el corazón de la persona consagrada se vuelve 

menesteroso y agradecido a su Señor”. 

La jornada pretende, además, “centrar la mirada en las personas que, 

mediante la consagración, dedican su vida a Cristo”, tal como subrayan 

los materiales elaborados por la Comisión. La iniciativa se dirige tanto a las 

comunidades religiosas como al conjunto de la Iglesia, con el objetivo de dar 

visibilidad y apoyo a la vida consagrada en su diversidad de formas y 

carismas. 

Articulo publicado en la Revista, Vida Nueva Digital 

  

https://www.vidanuevadigital.com/2026/01/14/la-jornada-mundial-de-la-vida-consagrada-cumple-30-anos-con-el-lema-para-quien-eres/


 
37 

 

“José Luis Navarro, el monje que teje fraternidad en el tiempo” 

 José Luis Navarro es monje cisterciense, profundamente marcado por la 

historia y el testimonio de la comunidad de Notre-Dame de l'Atlas. Tras el 

secuestro y asesinato de los hermanos de Tibhirine, la comunidad vivió un 

tiempo de discernimiento y recomposición: los dos supervivientes, junto con 

los hermanos que permanecían en Fez, dieron continuidad a la vida 

monástica trasladándose de Argelia a Marruecos, donde la casa marroquí —

anexo de Tibhirine— se convirtió en espacio de memoria fiel y esperanza 

perseverante. 

 

Procedente del monasterio de Santa María de Huerta, José Luis llegó en el 

año 2000 para ayudar a esta comunidad herida y fecunda. Su presencia 

discreta y fraterna ha sido puente entre historias, pueblos y tradiciones, 

encarnando una fidelidad que no se encierra, sino que se ofrece. 

De esa misma vocación de encuentro nace la iniciativa del calendario 

pluricultural, surgida en el seno del Diálogo Interreligioso Monástico 

(DIM). Concebido inicialmente como un servicio interno, el calendario fue 

encontrando destinatarios más allá del grupo, hasta convertirse en un signo 

sencillo y profundo de comunión: una forma de caminar con otras tradiciones 



 
38 

 

religiosas que, desde lenguajes diversos, buscan el rostro de Dios. Compartir 

los tiempos, las fiestas y los ritmos espirituales se volvió así un gesto 

cotidiano de diálogo vivido. 

 

En este monasterio, tan cercano a la espiritualidad del desierto, la memoria 

de Carlos de Foucauld —con su capilla— y los memoriales del P. 

Peyriguère y de Élisabeth Lafourcade (“la Toubiba”) expresan una misma 

intuición: la fraternidad universal se aprende habitándola. El calendario 

pluricultural participa de esa intuición, tendiendo puentes, despertando 

respeto y alimentando la esperanza. 

“Inch’Allah”: que este pequeño gesto de comunión siga dando fruto, mucho 

tiempo más. 

 

 

 

 

 

 

 



 
39 

 

 

Calendario 

Pluricultural 2026 

Febrero 

 
 

Febrero: Fue llamado así en honor a las februa en las Lupercales, el festival 

de la purificación en la Antigua Roma: los sabinos celebraban una fiesta 

anual de purificación que llamaban februa (de februum, una especie de 

correa), en una fecha que hoy se identifica como el 15 de febrero. Tras la 

fundación de Roma y el posterior surgimiento del Imperio Romano, la urbe 

dominante tomó prestado el nombre de las fiestas 'februas' para designar el 

mes en que éstas tenían lugar, que por entonces era el último del año. 

 

1 al 7.  Semana Mundial de la Armonía Interconfesional. La Semana 

Mundial de la Armonía Interreligiosa, conocida como "Semana Mundial de 

la Armonía Interconfesional", se lleva a cabo anualmente durante la primera 

semana de febrero. En 2026, se extenderá del 1 al 8 de febrero. Los eventos 

específicos para 2026 incluyen reuniones interreligiosas, conferencias y 

actividades culturales en todo el mundo, a menudo organizadas por estados 

miembros de la ONU, consejos religiosos y la sociedad civil. Aún no se ha 

anunciado ampliamente ningún tema oficial, pero los temas anteriores 

enfatizaron la tolerancia, la reconciliación y el desarrollo sostenible a través 

de esfuerzos interreligiosos. 

 

 

 



 
40 

 

 2,- Presentación en el Templo. - (El 15 de febrero en el calendario 

juliano). 

En esta fiesta la solíamos llamar antes del Concilio “La Candelaria o Fiesta 

de la Purificación de la Virgen”. Venía considerada como una de las fiestas 

importantes de Nuestra Señora. Lo más llamativo era la procesión de las 

candelas. De ahí el nombre de «Candelaria». El calendario litúrgico, 

establecido a raíz de la reforma del Vaticano II, considera esta solemnidad 

como fiesta del Señor.  

 

 3,-  Setsubun sai. Festival Sintoísta de la primavera.  Risshun, 

Setsubun es un festival anual de Japón el 3 de febrero. Esta es la víspera 

antes de la primavera según el calendario lunar japonés. Los japoneses 

tradicionalmente creen que el mundo espiritual es más cercano a nuestro 

mundo en este día. Como resultado, se cree que pueden suceder las cosas 

extrañas tales como los demonios que aparecen. 

 

4.  Día Mundial de la Lucha contra el CÁNCER. 

 

10,- Santa Escolástica, hermana de San Benito.  

 

11,- Nuestra Señora de Lourdes. Jornada Mundial del Enfermo. El 

Papa León XVI ha elegido el tema elegido para la XXXIV Jornada Mundial 

del Enfermo, que se celebrará el 11 de febrero de 2026, año solemne: “La 

compasión del samaritano: amar llevando el dolor del otro”. 

 

 



 
41 

 

 15,- Mahashivaratri, Hindú: Noche del Gran Shiva: su danza 

cósmica crea, mantiene y destruye cíclicamente el universo. 

 

15,- Parinirvana: Fiesta Budista.  El Día del Parinirvana, o Día del 

Nirvana, es una festividad budista Mahayana que se celebra en el este de 

Asia. Celebra el día en que se dice que el Buda alcanzó el Parinirvana, o el 

Nirvana completo, tras la muerte de su cuerpo físico. 

Los pasajes de las recitaciones del Nirvana Sutra que describen los últimos 

días de vida del Buda a menudo se leen en el Día del Parinirvana. Además, 

este día es un momento para pensar en la propia muerte futura y en la muerte 

de sus seres queridos. 

Este proceso de pensamiento refleja las enseñanzas budistas sobre la 

impermanencia. 

 

14,- San Cirilo, monje, y San Metodio, obispo, copatronos de 

Europa. 

 

18,- Año Nuevo Tibetano - Losar: Fiesta Budista.  Primer día del año 

2153 del calendario Vajrayana, que comienza en 127 a.C., fecha de la 

entronización del primer rey tibetano. Al Año Nuevo le siguen quince días 

de festividades, ofrendas y oraciones por la paz mundial.  

 

18,- Miércoles de Ceniza. Inicio de la Cuaresma: La fecha del 

MIÉRCOLES DE CENIZA (En las Iglesias occidentales, los ortodoxos el 3 

de marzo, con el Καθαρά Δευτέρα, o lunes limpio).  

En las iglesias católicas y en algunas anglicanas, se marca la frente de 

los fieles con una cruz de ceniza hecha al quemar las palmas y las ramas de 



 
42 

 

olivo del año anterior - de ahí "Miércoles de Ceniza". Para los católicos es 

un día de ayuno, abstinencia, oración y penitencia.  

La ceniza simboliza la muerte, la conciencia de la nada y de la vanidad 

de las cosas. A los cristianos les recuerda que esta vida es tan sólo una 

preparación, siendo el verdadero destino llegar a Dios en la vida eterna. 

 

 

 18 ó el 19.-  

Inicio del mes de RAMADÁN: (Fecha variable según los países, en función 

de la observación de la luna)  

El ayuno de Ramadán corresponde al noveno mes del calendario de la 

Hégira. Prescrito en el Corán, es uno de los cinco pilares del Islam. El ayuno 

del Ramadán requiere que todos los musulmanes sanos y adultos se 

abstengan de toda comida ni bebida, ni ninguna sustancia y no tener 

relaciones sexuales desde el amanecer hasta el atardecer. Están previstas 

excepciones y aplazamientos a un período posterior para viajeros, mujeres 

embarazadas y, por supuesto, para los enfermos.  

Habitualmente los musulmanes se encuentran al anochecer para romper el 

ayuno. Seguido de una comida a la que se recomienda invitar a los más 

pobres. Ramadán es para los fieles un esfuerzo sobre sí mismo que asocia 

cuerpo, corazón y espíritu con la preferencia por marcar la prioridad que uno 

debe a Dios. Termina con la fiesta de romper el ayuno (Eid al-Fitr), donde a 

los musulmanes les gusta reencontrarse en la alegría del esfuerzo hecho por 

Dios. 

 

20,-  Día Mundial de la Justicia Social. Día Mundial de la Justicia 

Social se celebra el 20 de Febrero. En esta materia, la ONU hace referencia 

a la Organización Internacional del Trabajo, organismo especializado que 

integra el sistema de Naciones Unidas, y en especial al documento 

Declaración sobre la Justicia Social para una Globalización Equitativa. 

 



 
43 

 

 23,- Gran Cuaresma ortodoxa: Kathara deftera, significa 

literalmente el «lunes limpio» o lunes de purificación. Es el día en el que se 

inicia la Cuaresma Ortodoxa, que al igual que la católica, consiste en el 

ayuno y la prohibición de algunos alimentos durante los 40 días antes de la 

celebración de la Pascua. 

Los cristianos ortodoxos en el año 2026 comienzan la “Gran 

Cuaresma” el Lunes 23 de febrero. La Gran Cuaresma que consta de cinco 

domingos antes de la Pascua, y termina en la víspera del “Sábado de la 

Resurrección de Lázaro” (el día anterior al Domingo de Ramos). Sin 

embargo, el ayuno continúa durante toda la Semana Santa hasta la Pascua. 

Más de 200 millones de cristianos ortodoxos utilizan el antiguo 

calendario juliano, en vez del gregoriano. 

 

 

 

 

 

 

 


	06- El Instituto Ecuménico de Bossey visita al Papa para dar testimonio de la unidad
	10-Jubileo 2033: los cristianos invitados a caminar hacia Jerusalén
	El Instituto Ecuménico de Bossey visita al Papa para dar testimonio de la unidad
	La música de jóvenes violinistas brasileños, un puente entre culturas
	Arte y espiritualidad para superar barreras
	El documental sobre Santa Rosa de Lima

	Fabrizio Peloni – Ciudad del Vaticano, Vatican Newes
	Jubileo 2033: los cristianos invitados a caminar hacia Jerusalén
	Dentro de siete años, la Iglesia y el mundo conmemorarán los 2.000 años de la Redención, realizada por la Pasión, la muerte y la Resurrección de Cristo. En noviembre, en Nicea, junto a los jefes de las Iglesias cristianas, el Sucesor de Pedro convocó ...
	Entre dos cuartos de siglo, un año entre dos Papas. En 2025, la Iglesia católica celebró su Jubileo de la esperanza, atrayendo a más de 33 millones de peregrinos a la Ciudad Eterna. Cerrando las pesadas puertas de bronce que su predecesor Francisco ha...
	La Jornada Mundial de la Vida Consagrada cumple 30 años con el lema ‘¿Para quién eres?’
	La celebración, que tendrá lugar el 2 de febrero, recuerda el Congreso de Vocaciones de 2025 e invita a “seguir construyendo la cultura vocacional”
	¿A quién buscas?
	En el mensaje publicado para esta jornada, los obispos desarrollan tres preguntas vocacionales: “¿A quién llamas?”, “¿a quién buscas?” y “¿a quién sirves?”. Según la Comisión Episcopal, estas tres cuestiones concluyen con el reconocimiento de que “el ...


