



## Boletín nº 76, Noviembre de 2016.

# **ÍNDICE**

- + Editorial.- Noviembre, tiempo de misericordia.
- + Comunicación del Hto. Franklin de Haití (pfi)
- + Encuentro con: Eduardo Mahiques, Caritas.
- + Un libro: Santo Tomás de Villanueva
- + Arte: Pintar desde la fe.
- + La vocación de hermanito artista al servicio del Evangelio (jc)
- + Carta desde: Madagascar (África)
- + Comunicado conjunto de cristianos y musulmanes sobre el extremismo, el diálogo y la paz.
- + María, memoria perenne de Cristo, riqueza de la misericordia.
- + 2015 / 16, año de alegría y de misericordia.
- + Oramos solos, en familia, en comunidad.
- + Calendario Memorial Ecuménico de Noviembre 2016



#### **EDITORIAL**



cuántos Αċ santos conocemos? ¿Con cuántos santos nos cruzamos todos los días y no nos damos cuenta los 0 no reconocemos? Por suerte. santos nuestros los cada día son personas

normales que, aun habiendo conocido la bienaventuranza, mantienen su carácter, sus costumbres, ni vuelan ni se elevan y muchas veces hasta se equivocan.

En este mes concluirá el Año Jubilar de la Misericordia, hemos tenido todo un año para familiarizarnos con la esencia del Evangelio "misericordia quiero y no sacrificios"; un año en el que de tanto oírlo tal vez a muchos les resbale ya el mensaje profético, un año para adecuar nuestra realidad personal y comunitaria a la Iglesia que el mundo necesita, a la realidad del mundo en el que vivimos.

Misericordia, no volverá a resonar ya tanto en los altares, ni en las oraciones privadas, ni en las comunidades religiosas. Sin embargo al final de nuestra vida, como en el anochecer de cada día, se nos preguntará si hemos vivido en el amor, si hemos reconocido a Jesús en cada persona, si hemos dejado atrás viejos rencores y manías o si seguimos juzgando a los demás con nuestra corta vara

de medir, si el rasero es el que marcamos nosotros, tú y yo, o si nuestros brazos están abiertos, si lo están nuestros ojos, nuestro corazón, nuestros oídos. ¡Abrid vuestros corazones para la libertad!

Que el Espíritu Santo nos transforme y haga que, cada día, podamos decir en plenitud "y ahora, Señor, puedes dejar a tu siervo irse en paz" porque hemos descubierto su Rostro en cada rostro.



# COMUNICACIÓN DEL Hto. FRANCKLIN DE HAITI

Quien envía la comunicación es el Hermanito Francklin Armand,

fundador de los Hermanitos de la Encarnación (Petits Freres et Petites Soeurs de l' Incarnation), Congregación religiosa de la Familia Espiritual

Carlos de Foucauld que está presente en Haití y en República Dominicana y cuya vida transcurre junto a los campesinos.

Y dice así (el texto original, en francés puedes leerlo en nuestra web, Noticias y Comunicaciones núm. 157):

Un buen amigo me pidió a través de la hermana Armelle que les enviase un informe sobre cómo hemos vivido el paso del huracán Matthew.

Ha sido una pesadilla llena de dolor, lágrimas, muerte, pérdida de animales de granja, campos, casas, barcos, artes de pesca, iglesias, escuelas, hospitales, carreteras bloqueadas, puentes colapsados, la destrucción del medio ambiente que ya estamos arrastrando desde hace décadas. La masa forestal que tenemos y que es inferior al 2'5% del territorio es incapaz de soportar un huracán de la magnitud de Matthew.

Esta situación ha traído a mi mente una reflexión realizada por un americano y que dice: "Haití es uno de esos raros países del mundo que se autodestruye físicamente".

Quizá esto nos resulte difícil de entender y de admitir que así se limpia.

Los lugares más afectados son los departamentos sureños de Grand Anse y Sur-Este, el noroeste y, particularmente, el Oeste. Precisamente estos departamentos afectados sufren un impacto mayor que aquellas otras zonas en las que no se ha aplicado el Plan Agrícola, habida cuenta de su importancia.

Nuestras fraternidades ubicadas en estos departamentos han compartido el mismo destino que el resto: En Torbech los techos de nuestras dos casas han volado. El entorno se ha convertido en un desierto lleno de árboles. En Jérémie nuestros hermanos viven a la intemperie tras la destrucción de la fraternidad. Durante 4 días estuvimos sin tener noticias de nuestros hermanos a nivel de Fraternidad General, finalmente esta noche, una religiosa nos ha

comentado que los ha visto (gracias a Dios no ha muerto ninguno ellos). Las comunicaciones están interrumpidas, imposible tanto por teléfono como por carretera. En Leogane, el estado es desastroso en Nazaret, ha sufrido daños pero nuestras niñas están bien. Sin embargo en Saintard, ubicación de nuestro Centro de Espiritualidad dedicado al Padre de Foucauld, el mar ha causado graves daños y los pescadores han perdido sus barcos, artes de pesca, motores etc, podemos decir que Dios ha obrado un verdadero milagro pues el mar embravecido destruyó el dique construido para protegernos del mar. El agua ha penetrado en el Centro afectando a la sala de conferencias, arrastrando piedras hasta el refectorio que, contra toda lógica humana, se ha mantenido en pie al detenerse la avalancha frente al edificio. Os confesaré que para proteger el coro, con fe, hemos colocado una imagen de la Virgen María bajo la advocación de Nuestra Señora del Mar y una Cruz junto a la entrada de la casa para que nos proteja de la embestida del mar.

Los amigos que me conocen bien se ríen de mí porque saben que no soy de beaterías ni hablo alegremente de milagros. Siempre me enseñaron que nuestro Dios es la Causa primigenia de todo pero que actúa a través de causas secundarias. De verdad que no encuentro lógica humana que me permita entender y explicar nada de esto y doy gracias Dios por este milagro y pedimos perdón a todo aquellos que no creen en los milagros.

Reconozco que a veces no veo donde otros ven. En este caso, creo. Tanto el Párroco como sus dos ayudantes, Hermanitas nuestras, han visto y comprobado esto y lo comparten. Las fotos avalan las palabras.

Mientras asumimos las consecuencias de Matthew que son duras, muy pesadas y en los próximos meses más, nos ponemos a trabajar para salvar lo que se pueda. Tuve la oportunidad de visitar Hiroshima en Japón y ver cómo estas situaciones de trabajo nos estimulan. Tenemos mil razones para sentarnos de brazos cruzados y lamentarnos de los males; el dolor y los esfuerzos para superar esto son titánicos. Como el Padre de Foucauld nos dice: "¡Ni un paso atrás!"

Queremos dar las gracias a todas las familias y amigos de todo el mundo que nos han expresado su apoyo y solidaridad. En concreto, a todos nuestros amigos de Francia, Guadalupe, EE.UU., Bélgica. Dar las gracias a varios Embajadores y especialmente la Embajada de Francia.

¡Haitianas, haitianos, miremos hacia adelante, esa es la dirección correcta!

Y a Ti Señor, gracias por lo que eres, el Dios que ama a todo el pueblo haitiano, sufres con él y te muestras en solidaridad. Ayúdanos mostrar tu rostro, tu rostro a todos aquellos que están desanimados, pon tus manos en nuestras manos y haz brille la luz de tu misericordia sobre nosotros, creyentes y no creyentes, sobre todas las personas de buena voluntad, especialmente sobre todas las víctimas por todo el mundo.

Francklin (Puerto Príncipe, Octubre 2016).



# ENCUENTRO CON: EDUARDO MAHIQUES, CARITAS



Eduardo Mahigues es **CARITAS** voluntario de comprometido en numerosas actividades que ilumina desde su compromiso la con adoración eucarística; como él dice, fe y caridad van de Nos ofrece una la mano. reflexión interesante sobre la personal Misericordia, en ella nos desgrana paso a paso qué misericordia es la para conducirnos a la concreción del día a día.

#### MISERICORDIOSOS COMO EL PADRE.

Misión Evangelizadora de la Caridad.

Este año estamos viviendo con mucha intensidad el Año de la Misericordia, y por eso me gustaría hacer un pequeño recorrido a través del tiempo de qué papel ha desarrollado la Iglesia y los cristianos, desde los primeros tiempos hasta la actualidad en el ejercicio de la caridad.

A modo introductorio Juan, Mateo, en la I carta a Timoteo y los Gálatas, podemos ver qué relación existe entre fe, verdad y caridad. La fe es conocer la verdad y adherirnos a ella, la caridad es caminar

en la verdad. Con la fe se entra en amistad con el Señor, con la caridad se vive y se cultiva esa amistad. La fe nos hace acoger el mandamiento del Señor, la caridad nos hace perseverar concretamente en este vínculo divino y dar el fruto del Espíritu Santo. La fe nos lleva a reconocer los dones que el Dios bueno y generoso nos encomienda, la caridad hace que fructifiquen.

Con el ejercicio de la caridad lo que pretendemos es construir una sociedad más justa, desde el principio, los cristianos tenemos una guía marcada, que a pesar del paso del tiempo, aún nos sirve de guía en la actualidad y son las "Obras de Misericordia". Obras de Misericordia Corporales, aunque todos las conocemos, conviene recordarlas: Dar de comer al hambriento, en estos momentos 745 millones de personas en el mundo pasan hambre y sufren las consecuencias de la misma, se sufre desnutrición, ceguera y parálisis, hasta llegar a la muerte. Dar de beber al sediento. Dar posada al necesitado. Vestir al desnudo. Visitar al enfermo. Socorrer a los presos y Enterrar a los muertos. Y las Obras de misericordia Espirituales: Enseñar al que no sabe. Dar buen consejo al que lo necesita. Corregir al que yerra. Perdonar las injurias. Consolar al triste. Sufrir con paciencia los defectos de los demás. Rogar a Dios por vivos y difuntos.

Como decía, esta ha sido y es la guía del cristiano para ser misericordiosos como el Padre, pero también se tiene como referencia en los Objetivos del Milenio que se deberían de haber cumplido en el año 2015 y no se han cumplido, ahora les han cambiado el nombre a "Objetivos de Desarrollo Sostenible" y la fecha de su cumplimiento es el 2030, entre estos objetivos: Contra la pobreza y el hambre, Educación de calidad y Salud y bienestar entre otros; como veis tenemos todos un gran reto que cumplir.

La respuesta de la Iglesia, ya en el año (360-363 d.C) en el gobierno del Emperador Flavio Claudio Juliano que la historia lo

nombra como Juliano "el Apóstata" y que puso su empeño en restaurar la antigua religión helénica frente al auge del cristianismo. No solo restauró el culto a los dioses ancestrales, abriendo de nuevo sus templos y dotándolos de personal y recursos, sino que trató de reorganizar otros ámbitos de la vida que se habían hecho permeables al influjo del cristianismo, como la tupida red de caridad y el apoyo a las comunidades cristianas, por eso llegó a decir que el ateísmo (refiriéndose al cristianismo) prospera debido a su ayuda a los extranjeros, su cuidado de las tumbas de los difuntos y la pretendida santidad de sus vidas.

Voy a recordar algunas acciones caritativas de algunos santos. El beato Andrés Hibernón, los pobres encontraban en él a un hermano, a un amigo siempre listo para consolarlos, a orientarlos hacia personas que pudieran darles trabajo. La puerta del convento se llenaba de pobres porque sabían que Andrés no los iba a dejar con el hambre en la boca.

San Juan Bosco pensaba que los jóvenes desarrollan mejor carácter y la virtud en un ambiente de amor. Ayudó a jóvenes huérfanos o abandonados, enseñándoles a conocer a Dios y aprender un oficio.

San Martin de Porres, cuidó de los enfermos y pobres. Perdonó a quienes lo despreciaban por su color de la piel.

San Vicente Paul, aconsejó a las personas a que se olvidaran de sus propios problemas y pensaran más en los demás.

Pedro Claver vio la miseria de los esclavos. Dedicó su vida a cuidar a estos presos. Cuando llegaban los barcos con esclavos él salía a su encuentro y les ofrecía también medicamentos.

Podríamos seguir y sería interminable y llegamos a la Doctrina Social de la Iglesia, cuyos principios son: dignidad de la persona, destino universal de los bienes, solidaridad, defensa de los derechos y promoción de los deberes, el bien común, la subsidiaridad y el Derecho a un trabajo digno y estable.

Cómo ejercemos la caridad, a nivel eclesial o individual. En el Vaticano II se nos dice. "Sepan todos (los fieles) que su primera y principal obligación en pro de la difusión de la fe es vivir profundamente la vida cristiana. Así su fervor en el servicio a Dios y su caridad para con los demás aportarán nuevo aliento espiritual a toda la Iglesia, la cual aparecerá como signo levantado entre naciones, luz del mundo y sal de la tierra".

A nivel comunitario lo desarrollamos, pues, desde el Preventorio Infantil, en el Centro de Acogida San Francisco de Asis, en Caritas.

Voy hacer un paso rápido por la acción de Caritas, primero quiero definir qué es Caritas: es la acción caritativa y social de la Iglesia Católica o como nos dice el Papa Francisco, Caritas es la caricia hacia los necesitados.

Caritas está constituida en prácticamente todo el mundo, allí donde está presente la Iglesia Católica, a nivel local en todas la parroquias de Gandia está constituida la Caritas parroquial, verdadero elemento básico, desde aquí surge todo, la coordinación y agrupación de las Caritas parroquiales se constituye Caritas Interparroquial de Gandia, donde un grupo de profesionales y de voluntarios queremos hacer presente la Misericordia de Dios con nosotros y con el más necesitado.

Cómo desarrollamos nuestra acción a través de los equipos de acogida que están presentes en todas las parroquias y en la sede de Caritas Interparroquial, donde se acoge, se conoce y acompaña a las personas que acuden, atendiendo estas necesidades o derivando a otros programas como el Economato donde se atienden más de 800 familias, al programa de empleo y formación, donde se acompaña en la búsqueda de empleo, formación, apoyo escolar de los niños que lo necesitan.

Personas sin Hogar, donde se atiende a las personas que viven en la calle, desde cubrir las necesidades más básicas, como alimentación, ducha e higiene, servicio de lavandería y ropero hasta una atención integral de la persona.

Programas de sensibilización y de voluntariado, dar a conocer qué acción realiza Cáritas y la formación y acompañamiento de los voluntarios.

Fomentar voluntarios y personas atendidas, espacios de encuentro con el Señor, celebración de Eucaristías, retiros, charlas.

La Caridad no es un elemento aislado del cristiano, como decía al principio, fe y caridad siempre deben de ir juntas.

Invitaros a que nos podáis conocer. "Ven y Verás".



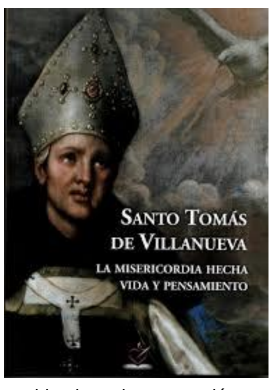
# UN LIBRO: SANTO TOMÁS DE VILLANUEVA

#### SANTO TOMÁS DE VILLANUEVA

#### LA MISERICORDIA HECHA VIDA Y PENSAMIENTO

JAIME GARCÍA ÁLVAREZ, OSA

EDITORIAL AGUSTINIANA, Madrid 2016-10-14



El religioso agustino Jaime García Alvarez, doctor en Filosofía de Facultad profesor la Teología del Norte de España en Burgos, nos presenta la teología de la misericordia de Santo Tomás de Villanueva como una realidad encarnada en el santo antes de hacerse pensamiento. Los sermones que aquí nos presenta tienen como base y fundamento la misericordia, centro de su vida

espiritual y de su acción pastoral. Así, cuando en 1544 fue nombrado arzobispo de Valencia, "dedica su vida y su trabajo a la reforma de su diócesis, pero, sobre todo, se consagra a los más abandonados, a los enfermos, a los ancianos, a los más pobres... Funda numerosos hospitales y establece en Valencia una cierta seguridad social en la que intervienen médicos, farmacéuticos y enfermeras pensando en el servicio que era preciso prestar a los más pobres y enfermos" (pág. 17).

Para exponer el pensamiento de Santo Tomás de Villanueva sobre la misericordia, el autor ha elegido una serie de temas, tratando de que sea el propio Santo Tomás quien hable: "Nos disponemos a hablar de la cosa más sublime que hay en el mundo. No hay otra más útil en el universo. Que el señor nos dé sentimientos y abra la puerta a nuestras palabras, de modo que sintamos lo que debemos y digamos lo que sentimos. El sermón tratará sobre el amor de Dios, del que nadie que no tenga amor puede ser adecuado oyente de este tema, ni nadie que no supere en amor a los demás puede ser predicador idóneo" (V, 212, 255).

El libro consta de 116 apartados distribuidos en trece temas: I Dios de amor y misericordia; II. Dichoso el que se ocupa del pobre y desvalido; III. El Señor es compasivo y misericordioso; IV. El misterio de la encarnación, misterio de la misericordia de Dios; V. Jesús, rostro de la misericordia de Dios; VI. Jesús, camino de misericordia; VII. Dios no envió su Hijo al mundo para juzgar al mundo, sino para que el mundo se salve por Él; VIII. Di a mi alma: yo soy tu salud; IX. Dad limosna y veréis que todo es puro en vosotros; X. Perdonad y seréis perdonados; XI. No tengo a nadie, Señor, que me lleve hasta la piscina; XII. Al verla el señor se compadeció de ella y le dijo: ¡No llores! (Lc 7, 13); XIII. Vuelve a nosotros esos tus ojos misericordiosos. En definitiva estamos ante un libro de espiritualidad que trata sobre el corazón de Dios.

#### ARTE: PINTAR DESDE LA FE CON J. SANEGRE



Me llamo Jorge Sanegre Bernabéu .Y nací en Ontinyent en el año 1972.

Descubro mi afición a año 85 pintura en el matriculándome en la academia Hopac de ámbito Ontinyent. parroquial en Durante 3 intensos años me preparé en las técnicas por el carboncillo y eligiendo como técnica final y preferida el óleo.

Mi verdadera vocación de pintor empezó cuando visité el Museo de "Louvre" en París, Museo "Marítimo" de París, el "Vaticano", "Florencia", "capilla Sixtina" en Roma,

también el museo del Prado y el museo Thyssen en Madrid y Málaga, con esto y observar a los grandes pintores empecé a buscar el realismo propio (respecto en lo que en mi me caracteriza). Encontrar el puro sentimiento plasmado en un lienzo y conseguir que la persona que lo mira, no solo vea pintura sino que además se estremezca al ver una pintura mía.

Yo siempre pensaba que es "más importante el sentimiento que la técnica" Sin embargo el tiempo y mi pintura con más ideas, me exigía más dosis de técnica. Más de dos mil Kilómetros me separaban de la técnica que buscaba para realizar las obras que mi

corazón me dictaba para así conseguir mejor llegar a la gente cuando observen mi pintura, esa era mi única obsesión en realizar.

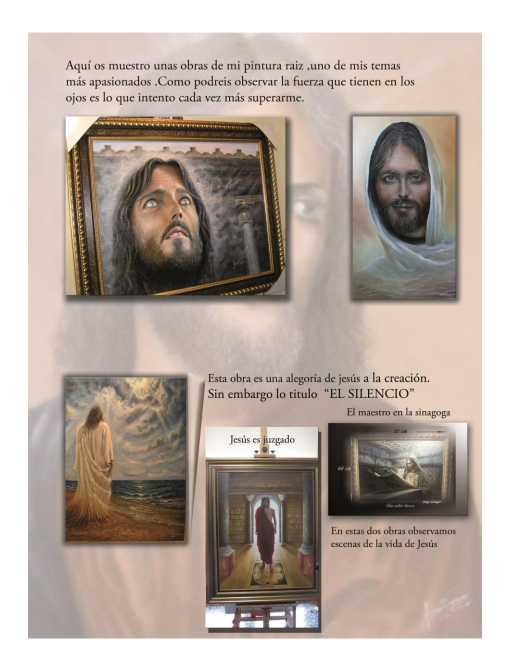
Encontré a dos grandes pintores hiperrealistas que me enseñaron técnicas muy eficientes para lo que yo buscaba y siempre anhelaba conseguir. Sus trabajos me conmovieron por el colorido, por la majestuosidad y técnicas empleadas. A partir de ahí cambié la frase y me puse manos a la obra con el Realismo que más me cautivaba a la hora de pintar cualquier temática. Como *cristiano y católico que soy* mi base es pintar la "*FE*", uno de los temas más apasionados y complejos. Busco la verdad a través de la pintura y el sentido de la vida donde estamos todos sometidos sin haberlo decidido. Es de la pintura religiosa (*la figura de Cristo*) y la creación de las cosas bellas de este mundo lo que más me apasiona.

Quiero que muchas personas conozcan mi pintura, que no solamente vean un simple cuadro sino que además les produzca sensación de libertad y paz consigo mismo, sosiego, alegría, una nueva esperanza, regresar a la infancia, como una simple melodía que al escucharla les haga estremecer y te ponen los pelos de punta, en una palabra, intentar que no pierdan el niño-ña que lleven dentro al visualizar mi pintura. Este es el objetivo que tengo en mi interior cada vez que pinto un cuadro y creo estar en el buen camino, ya que muchas de mis obras están basadas en mis propias vivencias y vicisitudes de la vida y por ahora muchas personas se emocionan cuando observan mi pintura.

Constantemente busco la perfección en mis obras y afán de superación siempre estará al orden del día junto con el caballete, pincel y paleta, mezclando los colores para llegar a la realidad en la pintura." La pintura es el arte de expresar los sentimientos a través del color de una sonrisa".

## Jorge Sanegre Bernabeu. Pintor artístico

#### Email jordidecorazon@gmail.com



# JONATHAN, LA VOCACIÓN DEL HERMANITO ARTISTA AL SERVICIO DEL EVANGELIO

Cuando Jonathan entró en nuestra comunidad – yo no lo conocía



personalmente nos dimos cuenta inmediatamente su carácter tendencialmente taciturno, es decir silencioso pero muy sereno. Bromeando entre Hermanos decíamos Jonathan que con bonita la inteligencia que tiene podría

aprender tres o cuatro idiomas diferentes pero a final de cuentas se quedaría callado igualmente y a nada serviría invertir en ese campo... Uno como él tiene la ventaja que nunca recibirá críticas por lo que dice o por lo que calla!!

Al momento de iniciar sus estudios de Teología el hermano Jonathan conocía ya bastante el italiano y así pudo entrar sin ambiente académico, finalizó mayores dificultades en el brillantemente el ciclo institucional y el pasado 6 de agosto fue ordenado diácono. Entre las diferentes disciplinas teológicas Jonathan descubrió la ICONOGRAFÍA CRISTIANA, o sea la disciplina muy antiqua que se ocupa de representar las imágenes sagradas pero con grandes diferencias respecto a la pintura de un artista. Es un arte que ha sido desarrollada mayormente en la Iglesia de Oriente, mientras en Occidentes se ha prestado mayor atención a las "estatuas" de Cristo, de María y de los Santos. En cambio, un ícono - como me explica el mismo Jonathan - no es un simple cuadro o imagen religiosa, sino EXPRESA LA PRESENCIA DEL SANTO QUE REPRESENTA.

«Un ícono es sobre todo un DON que el iconógrafo recibe del Espíritu Santo, fruto de la oración, y que trata de plasmar en colores para que los demás puedan admirar la belleza de aquellos que han alcanzado la PLENA SEMEJANZA con Cristo. Por eso se dice que un iconógrafo ESCRIBE y no simplemente pinta. De hecho el término deriva del griego "eikón" = imagen y "grafeín" = escribir. En términos técnicos decimos que se trata de una TEOLOGÍA EN COLORES. Por eso un ícono nace de la oración, se escribe durante la oración y está finalizado a favorecer la oración de quienes la admiran y veneran. Un ícono normalmente no lleva la firma del autor, para subrayar el carácter comunitario de la obra. La iconografía abraza las Sagradas Escrituras, la Espiritualidad y la Teología en general. En síntesis cada ícono NO es solamente el fruto de la capacidad artística (aunque indispensable) de quien escribe, sino es sobre todo el resultado del CAMINO ESPIRITUAL de la comunidad cristiana que se profundiza siempre mediante la guía del Espíritu Santo».

Cuando observamos un ícono, a menudo nos impacta ver las dimensiones del cuerpo humano: el rostro y los ojos casi deformados – por ejemplo el "logo" del Jubileo de la Misericordia de Marco Rupnik – y por las formas raras de la arquitectura o de las montañas, como si carecieran de perspectiva... Pero no se trata de una falta de habilidad sino de un estilo intencional. Es un LENGUAJE que el iconógrafo utiliza para expresar la realidad que desea plasmar y normalmente se trata de la verdadera naturaleza de la persona y del mundo: una naturaleza transfigurada en la luz de Cristo. La mayor preocupación del autor es la de transformar las formas terrestres para dejar espacio al mundo divino que es capaz de reflejarse en toda la creación. Es por esto que el arte iconográfico utiliza solamente productos naturales, es decir tierras, minerales (oro y cristales) y vegetales.

Explicando (¡con manzanas!) podemos decir que mientras el pintor y el escultor pueden realizar su obra escuchando música o teniendo la radio encendida y siguiendo su propia inspiración, el iconógrafo necesita estar sumergido en un clima de silencio y oración para poder acoger la inspiración del Espíritu santo. Debe tener el talento natural de saber escuchar y la paciencia que las cosas de Dios necesitan. "Las grandes cosas nacen en el silencio" (Romano Guardini).

Habiendo visto y en parte acompañado el recorrido del hermano Jonathan pienso en muchas cosas. En primer lugar en la belleza que existe en cada persona. Los maestros de espiritualidad a lo largo de los siglos han sostenido que CADA PERSONA ES COMO UNA FUENTE, tiene agua limpia y abundante para saciar la sed de las personas y de la naturaleza; pero es posible que la fuente se contamine y el agua en vez de dar vida produce enfermedades y puede hasta causar la muerte. Lo mismo sucede con cada persona: todos tenemos la capacidad de dedicarnos al bien, pero nuestra mente y nuestro corazón pueden ser invadidos por ideas extrañas y malvadas, nuestra vida interior se deteriora y externamos naturalmente todo lo negativo que se anida en nuestro interior. Si nuestras obras expresan belleza, luz, armonía y el bien, o lo contrario, significa que externamos lo que llevamos dentro.

Oswaldo Curuchich (hermanitos de Jesus Caritas).

Gracias Oswaldo por las cosas que has escrito de mí y de lo que hago, sobre todo por haber enfatizado que el arte iconográfico es algo que yo he recibido como un don y por tanto es también una responsabilidad que exige la transmisión fiel de lo que he recibido y ahora comparto. Efectivamente el encuentro con la iconografía me ha abierto un mundo que me permite expresar, aun siendo taciturno, lo que he madurado a lo largo de los años de los estudios teológicos. Quiero añadir que dedicarme al arte iconográfico es también para mí un modo concreto de vivir el Ecumenismo, es decir la relación fraternal con la IGLESIA UNIVERSAL, porque es parte integrante de la Teología, de la Liturgia e incluso de la Filosofía de la Iglesia de Oriente de Occidente. ٧

Jonathan Cuxil jc

(Los encargos de iconos pueden dirigirse directamente al Hermanito Jonathan en su correo: **Jonathan@jesuscaritas.it**)



### **CARTA DESDE: MADAGASCAR**

La Fraternidad Seglar de Madagascar (África) siente una gran



alegría al poder compartir con ustedes dos importantes eventos que la marcan historia de nuestro camino de seguimiento de Jesús unidos al Padre Charles de Foucauld:

#### 1. Encuentro de los jóvenes de Nazaret:

Con motivo del centenario del Hermanito Charles de Foucauld, celebramos un tiempo de Nazaret con los jóvenes de 16 a 30 años y que se llevó a cabo en una de las Parroquias en donde un grupo de nuestra Fraternidad está presente y activo.

La reunión se llevó a cabo del 7 al 11 de septiembre con la participación de 47 personas, incluyendo 34 jóvenes "Nazarenos", 6 animadores y los formadores (1 cura de la Fraternidad Sacerdotal Jesús Caritas, 1 Hermanita del Evangelio, 3 miembros del equipo nacional de la Fraternidad Seglar y representante de adultos y de jóvenes ), en la ciudad de acogida actuaron como "Marta" 7 miembros pertenecientes a los 3 grupos que nuestra Fraternidad tiene en la misma.

7 de septiembre: Inicio

8 de Septiembre: La vida del P. Charles de Foucauld (proyección).

La espiritualidad de Nazaret (Silencio, pobreza y contemplación).

<u>9 de septiembre</u>: La oración en la espiritualidad de Nazaret (Lugar de la Palabra de Dios, adoración y desierto).

El apostolado de la bondad y sus frutos (el servicio, la compasión, el compartir y la opción por los pobres).

Todos estos temas fueron motivo de reflexión y de intercambio abordados en cuatro grupos de nueve personas cada uno.

Completamos nuestro "día de Nazaret" con la celebración de la Eucaristía, un tiempo de Adoración y el rezo de las Vísperas.

10 de septiembre: El "día de Desierto" podemos resumirlo en una caminata de 14 km realizada en 4 horas y en la cual a cada kilómetro tuvimos ocasión de meditar en torno a una Estación del Vía Crucis a la luz del Padre Charles de Foucauld que editamos en malgache y para el cual obtuvimos el visto bueno (nihil obstat) del obispo de Mahajanga.

Concluimos la jornada de desierto con una velada de convivencia organizada por los jóvenes de la Parroquia de acogida, en donde el párroco nos trató cálidamente.

11 de septiembre: Celebramos la Misa de clausura en la parroquia y en las dos horas siguientes realizamos la evaluación del encuentro a lo que siguió una comida de convivencia con los feligreses de esta parroquia.

El presupuesto global del encuentro fue de 300 euros que asumió el presupuesto de la Fraternidad Seglar Madagascar, los costes de transporte corrieron por cuenta de cada participante.

Ha sido para nosotros esta una importante experiencia que nos ha posibilitado compartir y conocernos unos a otros, salvando la diferencia en la cultura y origen de cada uno de los asistentes. También se ha convertido -para cada uno de nosotros- en un momento significativo para el descubrimiento, la inmersión y la profundización de la espiritualidad del Hermanito Carlos de Foucauld, momento que nos impulsa con decisión y a continuar con firmeza en este camino con la Fraternidad.

#### 2. Encuentro Continental del África: SEMANA DE NAZARET

El Encuentro Continental Africano se llevará a cabo en Madagascar los días 26 de noviembre al 4 de diciembre (2016) y esperamos la asistencia al mismo de una veintena de delegados de varios países y de algunos miembros del Equipo Internacional.

El tema que abordaremos es "P. Charles de Foucauld: hombre de su tiempo y profeta de hoy".

Un retiro para los sacerdotes de la Fraternidad Sacerdotal Jesús Cáritas - Madagascar tendrá lugar en paralelo al encuentro intercontinental y se llevará a cabo también en el mismo lugar.

El 4 de diciembre celebraremos con gran fiesta la Misa de Clausura de este Encuentro Continental del África, asistiendo todos los miembros que formamos la gran familia del Hermanito Charles de Foucauld en Madagascar.

Os damos las gracias por tenernos en cuenta durante todo este tiempo en las oraciones de apoyo, que nos servirán para vencer las dificultades de la organización y para que el Encuentro esté lleno de sentido y de valores.

Fraternalmente,

José Christian Pelitera

Fraternidad Seglar de Magadascar



# COMUNICADO CONJUNTO DE CRISTIANOS Y MUSULMANES SOBRE EL EXTREMISMO, EL DIÁLOGO Y LA PAZ.

Comunicado conjunto emitido por las delegaciones que representan al Consejo Mundial de Iglesias y al Consejo Musulmán de Ancianos en la reunión celebrada del 30 de septiembre al 1 de octubre de 2016 en Ginebra (Suiza).

La reunión histórica del Consejo Mundial de Iglesias (CMI) y el Consejo Musulmán de Ancianos, presidida por el gran imán de Al-

Azhar, Su Eminencia el Prof. Dr. Ahmad al-Tayyeb, tuvo lugar en la sede del CMI en Ginebra y en su Instituto Ecuménico del Château de Bossey (Suiza) del 30 de septiembre al 1 de octubre de 2016. La delegación del Consejo Mundial de Iglesias —encabezada por la Dra. Agnes Abuom, moderadora del Comité Central del CMI, y el Rev. Dr. Olav Fykse Tveit, secretario general— dio una calurosa bienvenida al gran imán y a la delegación del Consejo Musulmán de Ancianos.

Hubo dos sesiones de conversaciones sobre aspectos clave del diálogo interreligioso, la lucha contra el extremismo religioso y la construcción de la paz. La reunión también contó con una conferencia pública a cargo del gran imán sobre el papel de los dirigentes religiosos en la construcción de la paz. Esta ponencia tuvo lugar en el Instituto Ecuménico de Bossey como parte de las celebraciones con motivo de su 70º aniversario.

La principal preocupación de la reunión era la paz y, concretamente, el papel de las religiones, los dirigentes religiosos y las organizaciones confesionales a la hora de crear una cultura de paz y prácticas de consolidación de la paz. Como hijos de Abrahán, estamos de acuerdo en que la humanidad fue creada para compartir los dones del amor y la compasión, la paz y la misericordia, y la honestidad y la sinceridad.

El fructifero debate de la reunión se centró especialmente en el papel fundamental de las religiones y los dirigentes religiosos en la construcción de la paz, la interrelación entre la pobreza y la violencia causada por motivos religiosos, la importancia de la instrucción religiosa y la cooperación interreligiosa como medios para combatir el extremismo al mostrar señales de esperanza, y la necesidad de permitir que los jóvenes sean miembros plenos de sus sociedades y sus comunidades religiosas. En la reunión se afirmó asimismo la necesidad de que los miembros de todas las comunidades religiosas tengan los mismos derechos responsabilidades como ciudadanos en sus respectivos países.

Nos comprometemos a trabajar juntos en el próximo año sobre los siguientes puntos:

- Rechazar todas las formas de extremismo y discriminación basadas en la religión, la raza, el sexo y el origen étnico.
- Alentar a los líderes espirituales a que trabajen con los organismos y autoridades nacionales competentes para mejorar la presentación y enseñanza de la religión.
- Apoyar y reproducir iniciativas como la "Casa de la Familia" creada por Al Azhar y la Iglesia Ortodoxa Copta en Egipto.
- Analizar juntos las maneras de afirmar las contribuciones vitales que las mujeres pueden hacer, especialmente a la construcción de la paz inspirada en la religión.
- Fortalecer el compromiso de la gente joven en nuestras comunidades religiosas.
- Promover el fin de la carrera armamentística que amenaza la seguridad de todos los pueblos, y alentar en su lugar el uso de los recursos nacionales para combatir la pobreza, la ignorancia y las enfermedades que oprimen tanto a los países pobres como a los ricos.

Apelamos a todos los dirigentes religiosos para que trabajen y luchen por la justicia y la paz para una humanidad.

Al final de la reunión, ambas partes acordaron continuar y convocar una próxima reunión en marzo de 2017 en El Cairo (Egipto).



# María, memoria perenne de Cristo, riqueza de la misericordia.



(RV).- "A lo largo de su vida, María ha realizado lo que se pide a la Iglesia: hacer memoria perenne de Cristo... María expresa la riqueza de la misericordia divina, que va al encuentro de cada una de necesidades cotidianas", lo dijo el Papa Francisco a los participantes en Vigilia de Oración Mariana en la Plaza de San Pedro. reunidos con ocasión del Jubileo Mariano.

El evento jubilar que inició este 7 de octubre, con la Solemne Celebración Eucarística en la Basílica de Santa María la Mayor, y culminará el próximo domingo, con la Santa Misa presidida por el Santo Padre en la Plaza de San Pedro.

En su homilía, el Obispo de Roma recordó los momentos fundamentales de la vida de Jesús, en compañía de María. "Con la mente y el corazón hemos ido a los días del cumplimiento de la misión de Cristo en el mundo. La Resurrección como signo del amor extremo del Padre – afirmó el Papa – que devuelve vida a todo y es anticipación de nuestra condición futura. La Ascensión como participación de la gloria del Padre, donde también nuestra humanidad encuentra un lugar privilegiado. Pentecostés, expresión de la misión de la Iglesia en la historia hasta el fin de los tiempos, bajo la guía del Espíritu Santo. Además, agregó el Pontífice, en los dos últimos misterios hemos contemplado a la Virgen María en la gloria del Cielo, ella que desde los primeros siglos ha sido invocada como Madre de la Misericordia.

Por muchos aspectos, la oración del Rosario – señaló el Obispo de Roma – es la síntesis de la historia de la misericordia de Dios que se transforma en historia de salvación para quienes se dejan plasmar por la gracia. "Los misterios que contemplamos son gestos concretos en los que se desarrolla la actuación de Dios para con nosotros. Por medio de la plegaria y de la meditación de la vida de Jesucristo, volvemos a ver su rostro misericordioso que sale al encuentro de todos en las diversas necesidades de la vida. María nos acompaña en este camino, indicando al Hijo que irradia la misericordia misma del Padre".

Además, dijo el Santo Padre, María nos permite comprender lo que significa ser discípulo de Cristo. Ella fue elegida desde siempre para ser la Madre, aprendió a ser discípula. "Su primer acto fue ponerse a la escucha de Dios. Obedeció al anuncio del Ángel y abrió su corazón para acoger el misterio de la maternidad divina. Siguió a Jesús, escuchando cada palabra que salía de su boca; conservó todo en su corazón y se convirtió en memoria viva de los signos realizados por el Hijo de Dios para suscitar nuestra fe".

Antes de concluir su homilía, el Papa Francisco invocó a nuestra tierna Madre del cielo, con la oración más antigua con la que los cristianos se dirigen a ella, sobre todo en los momentos de dificultad y de martirio. "Invoquémosla – dijo el Papa – con la certeza de saber que somos socorridos por su misericordia maternal, para que ella, gloriosa y bendita, sea protección, ayuda y bendición en todos los días de nuestra vida".

(Renato Martinez – Radio Vaticano)

Queridos hermanos y hermanas:

En esta Vigilia hemos recorrido los momentos fundamentales de la vida de Jesús, en compañía de María. Con la mente y el corazón hemos ido a los días del cumplimiento de la misión de Cristo en el mundo. La Resurrección como signo del amor extremo del Padre que devuelve vida a todo y es anticipación de nuestra condición futura. La Ascensión como participación de la gloria del Padre, donde también nuestra humanidad encuentra un lugar privilegiado.

Pentecostés, expresión de la misión de la Iglesia en la historia hasta el fin de los tiempos, bajo la guía del Espíritu Santo. Además, en los dos últimos misterios hemos contemplado a la Virgen María en la gloria del Cielo, ella que desde los primeros siglos ha sido invocada como Madre de la Misericordia.

Por muchos aspectos, la oración del Rosario es la síntesis de la historia de la misericordia de Dios que se transforma en historia de salvación para quienes se dejan plasmar por la gracia. Los misterios que contemplamos son gestos concretos en los que se desarrolla la actuación de Dios para con nosotros. Por medio de la plegaria y de la meditación de la vida de Jesucristo, volvemos a ver su rostro misericordioso que sale al encuentro de todos en las diversas necesidades de la vida. María nos acompaña en este camino, indicando al Hijo que irradia la misericordia misma del Padre. Ella es en verdad la Odigitria, la Madre que muestra el camino que estamos llamados a recorrer para ser verdaderos discípulos de Jesús. En cada misterio del Rosario la sentimos cercana a nosotros y la contemplamos como la primera discípula de su Hijo, la que cumple la voluntad del Padre (cf. Mc 3,31-35; Mt 12,46-50; Lc 8,19-21).

La oración del Rosario no nos aleja de las preocupaciones de la vida; por el contrario, nos pide encarnarnos en la historia de todos los días para saber reconocer en medio de nosotros los signos de la presencia de Cristo. Cada vez que contemplamos un momento, un misterio de la vida de Cristo, estamos invitados a comprender de qué modo Dios entra en nuestra vida, para luego acogerlo y seguirlo. Descubrimos así el camino que nos lleva a seguir a Cristo en el servicio a los hermanos. Cuando acogemos y asimilamos dentro de nosotros algunos acontecimientos destacados de la vida de Jesús, participamos de su obra de evangelización para que el Reino de Dios crezca y se difunda en el mundo. Somos discípulos, pero también somos misioneros y portadores de Cristo allí donde él nos pide estar presentes. Por tanto, no podemos encerrar el don de su presencia dentro de nosotros. Por el contrario, estamos llamados a hacer partícipes a todos de su amor, su ternura, su bondad y su

misericordia. Es la alegría del compartir que no se detiene ante nada, porque conlleva un anuncio de liberación y de salvación.

María nos permite comprender lo que significa ser discípulo de Cristo. Ella fue elegida desde siempre para ser la Madre, aprendió a ser discípula. Su primer acto fue ponerse a la escucha de Dios. Obedeció al anuncio del Ángel y abrió su corazón para acoger el misterio de la maternidad divina. Siguió a Jesús, escuchando cada palabra que salía de su boca (cf. Mc 3,31-35; Mt 12,46-50; Lc 8,19-21); conservó todo en su corazón (cf. Lc 2,19) y se convirtió en memoria viva de los signos realizados por el Hijo de Dios para suscitar nuestra fe. Sin embargo, no basta sólo escuchar. Esto es sin duda el primer paso, pero después lo que se ha escuchado es necesario traducirlo en acciones concretas. El discípulo, en efecto, entrega su vida al servicio del Evangelio.

De este modo, la Virgen María acudió inmediatamente a donde estaba Isabel para ayudarla en su embarazo (cf. Lc 1,39-56); en Belén dio a luz al Hijo de Dios (cf. Lc 2,1-7); en Caná se ocupó de los dos jóvenes esposos (cf. Jn 2,1-11); en el Gólgota no retrocedió ante el dolor, sino que permaneció ante la cruz de Jesús y, por su voluntad, se convirtió en Madre de la Iglesia (cf. Jn 19,25-27); después de la Resurrección, animó a los Apóstoles reunidos en el cenáculo en espera del Espíritu Santo, que los transformó en heraldos valientes del Evangelio (cf. Hch 1,14). A lo largo de su vida, María ha realizado lo que se pide a la Iglesia: hacer memoria perenne de Cristo. En su fe, vemos cómo abrir la puerta de nuestro corazón para obedecer a Dios; en su abnegación, descubrimos cuánto debemos estar atentos a las necesidades de los demás: en sus lágrimas, encontramos la fuerza para consolar a cuantos sufren. En cada uno de estos momentos, María expresa la riqueza de la misericordia divina, que va al encuentro de cada una de las necesidades cotidianas.

Invoquemos en esta tarde a nuestra tierna Madre del cielo, con la oración más antigua con la que los cristianos se dirigen a ella, sobre todo en los momentos de dificultad y de martirio. Invoquémosla con

la certeza de saber que somos socorridos por su misericordia maternal, para que ella, «gloriosa y bendita», sea protección, ayuda y bendición en todos los días de nuestra vida: «Bajo tu amparo nos acogemos, Santa Madre de Dios; no deseches las súplicas que te dirigimos en nuestras necesidades; antes bien, líbranos siempre de todo peligro, Oh Virgen gloriosa y bendita».

(from Vatican Radio)



# 2015 / 16 AÑO DE ALEGRÍA Y MISERICORDIA



Hemos tenido ocasión de disfrutar en este Boletín de la realidad de varias Fraternidades de la familia espiritual Carlos de Foucauld presentes en África. América, Europa –nos faltado Asia. ha cierto- y se han hecho presentes acortando distancias; a través de ellas vemos cómo vivimos la misericordia ٧,

también, como la recibimos de Dios, como vivimos los dones espirituales, como los ponemos al servicio de la Iglesia y la humanidad.

Podemos concluir este Año de la Misericordia haciendo referencia al inicio del quinto Centenario de la Reforma recordando las palabras de Lutero "Cuando he ocupado el púlpito siempre he examinado qué clase de gente hay en la iglesia. Si veo que la mayoría son gente simple, entonces predico simplemente para que me puedan entender. Ustedes predicadores, vuelan tan altamente con sus discursos y sermones que sólo pueden ser entendidos por los sabios pero no por un hombre sencillo como lo es la mayoría. Hay que cuidar de todos como una madre cuida de su niño cuando llora. Le da el pecho y le calma con su leche que es más saludable para el niño que el jugo más delicioso y las golosinas más preciosas", palabras que nos sirven para recordarnos que es en la simplicidad en donde mejor transmitimos el contenido del mensaje de Jesús de Nazaret, cuando somos capaces de hablar el mismo lenguaje y con las mismas palabras que aquellos entre quienes vivimos, cuando hacemos cercano el verdadero Rostro de Dios, un Dios que —como decía Santa Teresa de Jesús- está entre fogones.

En estos días el Patriarca Ecuménico Bartolomé celebra el 25º aniversario de su elección al frente de la Iglesia Ortodoxa y en su mensaje nos dice: "Por la gracia e inagotable misericordia de Dios he cumplido veinticinco años de humilde servicio al Trono Patriarcal de Constantinopla. Por esto le doy gracias y gloria a Dios, sabiendo que la mayor parte de este servicio ya ha pasado. Al final de este viaje de pasión y testimonio, me gustaría recordarle a todo el mundo que existe otro modo de existencia y vida. Tenemos que hacer algo por los demás; no solo debemos hacerlos buenas personas, sino enseñarles a vencer a la muerte".

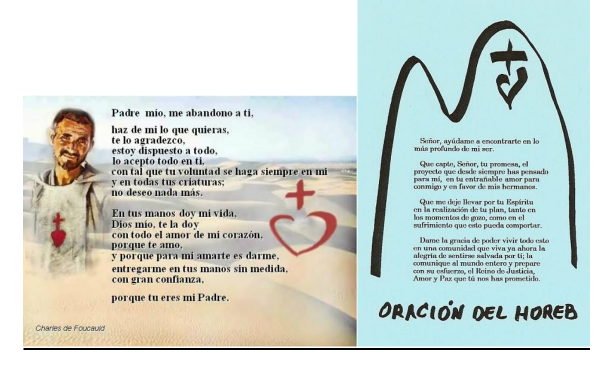
"Tu rostro buscaré, Señor, no me escondas tu rostro" es en resumen lo que venimos a pedirle desde la alegría del corazón al Dios que nos ama en este mes que comenzamos con la Fiesta de todos los que son Santos y no están reconocidos en los altares, mes que concluimos con ese Juicio sobre la misericordia con la que hemos vivido nuestra vida. Tiempo de gracia para adentrarnos en la contemplación del misterio eucarístico hecho carne en cada ser humano.

Concluimos este con la oración que el Consejo Mundial de las Iglesias eleva "Padre celestial, sabemos que tu corazón está con los pobres, así que oramos por los habitantes que luchan contra la pobreza. Oramos por los afectados por los desastres, en particular los terremotos, y por aquellas personas cuyos medios de vida se ven amenazados por los efectos del cambio climático. Oramos por

quienes trabajan por la protección y el empoderamiento de los pobres, y por una política gubernamental sabia y eficaz."



#### ORAMOS SOLOS, EN FAMILIA, EN COMUNIDAD.



# **ORACIÓN**

Oramos por Siria, por Haití, por Bangladesh, por Nepal, por el mundo y pedimos a Dios

- Por la disminución de la agitación política, la violencia y el terrorismo.
- Por los líderes políticos, para que sean guiados por los intereses del pueblo.
- Por las mujeres, para que sean respetadas y tratadas con dignidad en sus trabajos.
- Por los niños y niñas que deben trabajar para ayudar a alimentar a sus familias, y especialmente por las niñas que han sido secuestradas o vendidas para la industria del sexo.

- Para que de fuerza a aquellos cristianos, hombres y mujeres, que viven como minoría en un contexto de hermanos y hermanas musulmanes, budistas, e hindúes.
- Por quienes son afectados por inundaciones frecuentes, deslizamientos de tierra, tormentas tropicales y terremotos.
- Por quienes viven como refugiados, por los que son apátridas, y por cuantos son desplazados en sus propios países, para que encuentren protección, alimento y un medio para ganarse la vida.

#### Y damos gracias

- Por la belleza de las montañas, los ríos y los bosques.
- Por los cristianos y las cristianas que trabajan juntos para servir a los pobres.
- Por quienes ayudan durante las inundaciones y terremotos y a las víctimas de la contaminación y la destrucción medioambiental.
- Por cuantos trabajan por los derechos de las mujeres y las jóvenes.
- Por los tigres reales de Bengala, los gibones huloc (simios cantores) y los pájaros miná, el yogur dulce, el agua de coco verde, los mangos, el curry picante y el arroz, por el Amazonas, por la selva y el desierto.

Te damos gracias a ti, Padre, y te lo pedimos por Jesucristo que vive contigo en la unidad con el Espíritu Santo, Dios que amas a la Humanidad y velas por todos nosotros, tus hijos, extendiendo tu manto protector y con la atenta mirada de María, por los siglos de los siglos. Amén.



# ORAD AL SEÑOR DE LA MIES



# MEMORIAL ECUMÉNICO - NOVIEMBRE

Con nuestra propuesta de seguir mejorando y enriqueciéndonos, mensualmente iremos ofreciendo este particular Santoral-Memorial ecuménico de hombres y mujeres que han vivido la santidad en su día a día. La extensión completa de su contenido (hagiografía) la podréis consultar siempre en el enlace que os servimos al final y que redirige a la sección de "Noticias". El "Memorial pour notre prière en Islam" de Maurice de Fenoyl sj forma parte imprescindible de este apartado, el asesinado Obispo de Orán Pedro Claverie lo prologa diciendo: "Todo el que ama ha nacido de Dios". Así es la historia de una innumerable multitud de todas las naciones, pueblos y lenguas, nueva humanidad sin límites, sin religión definida. Es por eso que orando con todos estos santos que entran en su linaje, vamos a recibir más esta fuerza espiritual que requiere, hoy más que nunca, nuestra presencia y misión en el mundo musulmán."

Será a finales de noviembre de 1888 cuando Carlos de Foucauld realizará la peregrinación a Tierra Santa por orden de su director espiritual el Padre Huvelín, momento en el que toma conciencia de su vocación; si bien es cierto que comenzó haciéndola forzado, terminó dándose cuenta de lo que había sido la vida oculta de Jesús en Nazaret: una vida monótona, común, miserable. "Venite et videte", las primeras palabras de Jesús a quien invita a seguirle, ven y mira lo que hago, descubiertas en Nazaret conforman uno de los momentos más significativos de lo que será la futura vida de quienes decidan seguir a Jesús bajo la estela del Hermanito Carlos de Foucauld, "pregúntate ¿qué habría hecho el Señor? y hazlo; es tu única regla, la regla absoluta".

- **01 noviembre**.- Fiesta de Todos los Santos. (en la Iglesia Ortodoxa el Primer domingo de Pentecostés), fiesta de todos cuantos gozan de la presencia de Dios sin haber sido canonizados.
- 02 noviembre. Conmemoración de los Fieles difuntos.
- **03 noviembre**.- San Martín de Porres. Primer santo mulato, se le representa con una escoba por su humildad y tenía el don de sanación de enfermos desahuciados.
- **05 noviembre**.- Beato Gomidas (o Komitas). Armenio ortodoxo casado y ordenado sacerdote, pasa al catolicismo y, tras las presiones para su conversión al islám por el sultán turco, es martirizado en 1707.
- **06 noviembre**.- Fallecimiento de la Hermanita Madeleine de Jesús. Fundadora en 1939 de las Hermanitas de Jesús siguiendo la espiritualidad de Carlos de Foucauld.
- **10 noviembre**.- Asesinato de Hta. Odette Prevost.- En Kouba (Argelia) fue asesinada el 10 de noviembre de 1995 cuando iba con la hermana Chantal a la Misa –que resultó gravemente herida-.
- **18 noviembre**.- San Mûsâ.- Hijo del Governador de Epiro, convertido al cristianismo se hace monje, siendo canonizado por la Iglesia greco-ortodoxa.
- 21 noviembre.- Presentación de María en el Templo.- Fiesta ligada originalmente al protoevangelio de Santiago, según el cual a los 3 años fue conducida al templo y confiada a Zacarías, siendo cuidada por un ángel hasta cumplir los 12 años de edad. La Iglesia Ortodoxa la celebra con gran fiesta desde finales del siglo VI y en el Islam la tienen en igual consideración basándose en los textos coránicos.

24 noviembre.- Muerte de Jean-Mohammed Abd El-Jalil.- Nacido en Fez en 1904, se convierte al cristianismo y profesa en los franciscanos. Su mensaje: "Los musulmanes deben encontrar en la casa de los cristianos aquello que el Corán les ha enseñado a pedirles: la bondad, la misericordia y la humildad que caracterizan a quienes sirven a Jesús el Hijo de María...".

**25 noviembre**.- Asesinato de Louis Dumas (jesuita) en Beyrouth – Líbano- y aniversario del fallecimiento de Monseñor Lavigerie, fundador de los Padres Blancos.

**30 noviembre**.- San Andrés apóstol, en la Iglesia Ortodoxa denominado "Protocletos" (el primer llamado) de la que es patrono y cabeza.



# **EDICIÓN**

**Edita** "Comunidad Ecuménica HOREB – Carlos de Foucauld"

Web <u>www.horebfoucauld.wordpress.com</u>

#### **Responsable General**

José Luís Vázquez Borau <u>ilvazquez.borau@gmail.com</u>

#### **Director Boletín**

Víctor José Viciano Climent viviciano@gmail.com

Te invitamos a que compartas con nosotros tus noticias e inquietudes.